
IRÉNÉE DE LYON  († 202) 

………  
 

IRENEE DE LYON  (150-202)           

Grec de naissance, Irénée est né à Smyrne en Asie Mineure vers 130. Il devient disciple de 
saint Polycarpe, qui lui-même aurait connu l'apôtre Jean : c'est peut-être ce trait qui lui 
donna le sens aigu de fidélité à la Parole (transmission d'homme à homme du dépôt de la 
foi). 

Envoyé par Polycarpe en Gaule vers l'an 157, il s'associa aux travaux de Pothin, évêque 
martyr de Lyon. Irénée fut choisi pour le remplacer. Il devient évêque de Lyon en 177. 

L’idée centrale de sa théologie est la récapitulation de toutes choses en Jésus-Christ. C'est 
l'homme tout entier qui est assumé par le Verbe. Et le Verbe communique la vie éternelle à 
la nature humaine. 

Un grand danger le préoccupe : les doctrines gnostiques qui se répandent dangereusement. 
Elles nient l'Incarnation du Fils de Dieu et mettent en péril l'intégrité de la foi. Saint Irénée les 
étudie très minutieusement, enquête, interroge, lit. Armé par cette connaissance approfondie 
de l'adversaire, il rédige un important traité "Contre les hérésies" pour réfuter ces doctrines 
ésotériques. Il y montre ce qui caractérise les hérésies : suivre un chef de file, un (faux) 
docteur qui prêche ses propres convictions. Alors que ce qui caractérise la doctrine de 
l'église, c'est une unité dans la fidélité (dont tous sont garants) à l'enseignement des apôtres. 
De même que l'unité caractérise l'enseignement des évêques, opposé à celui des sectes, de 
même le contenu de cet enseignement est unitaire alors que les hérétiques visent à séparer 
deux populations d'hommes, à séparer le Dieu de l'ancien testament du dieu du nouveau 
(marcionisme), à séparer l'homme Jésus et le Christ, à séparer la chair et l'esprit dans 
l'homme. 

Un texte résume son enseignement :  

Ce n'est pas toi qui fais Dieu, 
Mais Dieu qui te fait. 

Si donc tu es l'ouvrage de Dieu 
Attends la main de l'Artiste, 

Qui fait tout en temps opportun 
Par rapport à toi qui es façonné. 

Présente lui un cœur souple et meuble, 
Et conserve la forme que l'Artiste t'a donnée ; 



Tu possèdes en toi l'eau (l'Esprit) 
Sans laquelle, en te durcissant, 

Tu perds l'empreinte de ses doigts. 
En gardant cette conformité, 

Tu monteras jusqu'à la perfection, 
Car l'art de Dieu dissimulera en toi la glaise. 

Par ailleurs, son nom veut dire « le Pacifique », ce qu’il fut : il intervient auprès du pape pour 
le dissuader d'excommunier une partie de l'Église d'Asie, qui veut célébrer Pâques à sa 
propre date…Dans son œuvre, on retrouve cette disposition et cette intimité avec Dieu qui lui 
fit écrire ce passage, ô combien en rapport avec notre propre enseignement :  

Il est meilleur et plus utile d’être ignorant et de peu de savoir, mais de s’approcher de Dieu 
par l’amour, que de se croire savant et habile au point de se trouver blasphémateur à l’égard 
de son Seigneur pour avoir imaginé un autre Dieu et Père que Lui. (Contre les hérésies II.26) 

D'après la tradition, il meurt en martyr à Lyon en 202, bien qu'il n'y ait pas de preuves 
formelles (témoignages de Jérôme au Ve siècle et de Grégoire de Tours au VIe siècle). Il est 
un des Pères fondateurs de l’Eglise, et la lecture du document ci après est passionnante 
d’enseignement sur la théologie des premières communautés. Prenez en la quintessence, et 
remarquez le caractère tellement moderne de ce résumé. 

Un grand moment de Foi. 

 

 

 

La prédication des Apôtres et ses preuves, 

Ou la foi chrétienne. 

____________ 
  

Traduction de J. Barthoulot. 

Texte disponible sur internet : www.migne.fr (site de l’association et de l’édition Jacques Paul Migne) 

D’autres livres sont également téléchargeables sur www.jesusmarie.com 

 

 PROLOGUE 

1. Je connais, mon cher Marcianus, ta ferveur en ce qui touche à la piété, seule voie, 
du reste, qui conduise l'homme à la vie éternelle : aussi, je partage ta joie et je prie 
pour que ton attachement inébranlable à la foi te rende agréable à Dieu, ton 



créateur. Que ne nous est-il donné d'être toujours ensemble, de nous aider 
mutuellement et d'alléger les occupations de la vie d'ici-bas par des causeries 
fréquentes sur des sujets utiles! Toutefois, comme à l'heure actuelle nous sommes 
loin l'un de l'autre, nous ne pouvons que nous entretenir un peu par lettre, et nous 
nous hâtons de le faire et de t'exposer en abrégé la prédication de la vérité, afin de 
t'affermir dans la foi. Nous t'envoyons donc une sorte de mémoire sur les points les 
plus importants, afin que par ce peu tu arrives à beaucoup ; grâce à cet abrégé, tu 
saisiras l'ensemble de ce corps de vérité, et ce résumé te fournira les preuves des 
dogmes divins. 

Ainsi pourras-tu recueillir des fruits de salut et confondre tous ceux qui sont dans 
l'erreur. Par là même, à quiconque voudra connaître notre foi, tu feras avec pleine 
assurance parvenir une parole saine et irréprochable. Pour tous ceux, en effet, qui 
voient, il n'est manifestement qu'un seul chemin illuminé par la lumière céleste ; mais 
ceux qui ne voient pas se trouvent en face de plusieurs routes ténébreuses et 
opposées. C'est le premier chemin qui conduit au royaume du ciel, en unissant 
l'homme à Dieu; les autres mènent à la mort, parce qu'ils éloignent l'homme de Dieu. 
Il est donc nécessaire pour toi et pour tous ceux qui se préoccupent du salut de leur 
âme, de marcher, sans dévier jamais, avec ardeur et fermeté à la lumière de la foi, 
de crainte qu'en se relâchant et en s'arrêtant en route, on ne reste engagé dans les 
passions grossières, ou qu'on ne se fourvoie et on ne s'écarte de la voie droite. 

Foi et œuvres  

2. L'homme étant un être vivant, composé d'âme et de corps, il faut tenir compte des 
deux éléments. Et comme de part et d'autre peuvent venir des chutes, on distingue la 
sainteté du corps qui pratique la continence, réprime les appétits coupables et 
proscrit les actes mauvais, et la sainteté de l'âme, qui consiste dans l'intégrité de la 
foi en Dieu, sans rien y ajouter ni rien en retrancher. Car la piété se flétrit et se 
corrompt par la souillure et l'impureté du corps ; elle se brise, se souille, perd son 
intégrité, quand l'erreur pénètre l'âme. La piété conservera sa splendeur et sa beauté 
aussi longtemps que la vérité demeurera dans l'âme et la pureté dans le corps. Que 
sert de connaître le vrai en paroles, si l'on profa ne son corps, par des actes 
dégradants? A quoi bon posséder la sainteté du corp s, si la vérité n'habite pas 
l'âme?  Car elles se réjouissent l'une de l'autre, elles s'harmonisent et unissent leurs 
efforts pour mener l'homme devant Dieu. 

Aussi le Saint-Esprit nous dit par la bouche de David : «Heureux l'homme qui ne 
marche pas suivant le conseil des méchants» (Ps 1, 1), c'est-à-dire le conseil des 
païens qui ne connaissent pas Dieu ; car sont impies ceux qui n'adorent pas Dieu, 
l'Etre réel, selon ce que le Verbe dit à Moïse : «Je suis l'Etre» (Ex 3, 14). Or, ceux qui 
n'adorent pas Dieu, Celui qui est, sont des impies. 

«Heureux qui dans la voie des pécheurs ne se tient.» Sont pécheurs ceux qui 
connaissent Dieu mais ne gardent pas ses commandements ; c'est-à-dire les 
méprisent. «Heureux qui ne s'est pas assis dans la chaire de pestilence.» Ils 
répandent la peste les hommes viciés par une doctrine fausse et perverse : non 
seulement ils se corrompent mais ils corrompent les autres. Le mot « chaire » signifie 
école. Tels sont les hérétiques «assis dans la chaire des pestilence», ils distillent le 
venin de leur doctrine à ceux qui les écoutent. 



La règle de foi  

3. Tel ne sera pas notre sort, si nous tenons la règle de foi inaltérable, si nous 
accomplissons les commandements de Dieu, en croyant en lui, en le craignant, 
parce qu'il est le Maître, en l'aimant parce qu'il est Père. Ce comportement est le fruit 
de la foi, «si vous ne croyez pas, dit Isaïe, vous ne comprendrez pas non plus» (Is 7, 
9). 
La vérité mène à la foi, car la foi se fonde sur la réalité des choses, afin que nous 
croyions aux êtres tels qu'ils sont, et qu'en croyant de la sorte, nous gardions 
toujours à leur égard la fermeté de nos convictions. Or, comme ce qui concerne notre 
salut dépend de la foi, il est nécessaire d'en avoir le plus grand soin pour trouver le 
véritable sens des choses. 

 

I. EXPOSÉ DE LA PRÉDICATION DES APÔTRES 

Dieu et la Création  

4. Or, voici ce que nous assure la foi telle que les presbytres, disciples des apôtres, 
nous l'ont transmise. Tout d'abord, elle nous oblige à nous rappeler que nous avons 
reçu le baptême pour la rémission des péchés, au nom de Dieu le Père, et au nom 
de Jésus-Christ, le Fils de Dieu, qui s'est incarné, est mort et est ressuscité, et dans 
l'Esprit saint de Dieu. Par elle, nous savons que ce baptême est le sceau de la vie 
éternelle et la régénération en Dieu, afin que nous soyons, non plus seulement les 
fils des hommes mortels, mais aussi les enfants de ce Dieu éternel et indéfectible. 
Nous devons nous rappeler que Dieu est l'être éternel, qu'il est au-dessus de toutes 
les choses créées ; tout est placé sous son domaine. Tout ce qui dépend de lui a été 
créé par lui. Dieu n'est pas maître et seigneur de biens d'autrui mais de ce qui lui 
appartient. Tout est à lui. Voilà pourquoi Dieu est le Maître souverain et tout vient de 
lui. 

Trinité et création  

En effet, les choses créées tirent nécessairement le principe de leur existence d'une 
cause première. Or Dieu est le principe de tout, parce qu'il n'a été créé par personne 
et que tout a été créé par lui. Il est donc nécessaire d'admettre qu'il y a un Dieu, 
Père, qui a fait et façonné toutes choses, qui a mené à l'existence, qui contient tout 
et que rien n'étreint. Ce tout comprend également l'univers, et dans l'univers, 
l'homme. Or l'univers a été créé par Dieu. 

5. Voici donc l'exposé de la doctrine. Un seul Dieu, le Père, incréé, invisible, créateur 
de tout, au-dessus duquel il n'y a pas d'autre Dieu. Ce Dieu est intelligence, et c'est 
pourquoi il a fait les créatures par le Verbe. Et Dieu est esprit, aussi est-ce par 
l'Esprit qu'il a embelli toutes choses, comme dit le prophète : «Par la Parole du 
Seigneur, les cieux ont été créés, et dans son Esprit est toute leur force» (Ps 32, 6). 
C'est le Verbe qui pose la base, c'est-à-dire qui travaille pour donner à l'être sa 
substance et le gratifie de l'existence, et c'est l'Esprit qui procure à ces différentes 
forces leur forme et leur beauté ; c'est donc avec justesse et convenance que le 
Verbe est appelé Fils, tandis que l'Esprit est appe lé Sagesse de Dieu.  Aussi 



l'apôtre Paul dit très justement: «Un seul Dieu, le Père, qui est au-dessus de tous, et 
par tous et en nous tous» (Ep 4, 6). En effet, celui qui est au-dessus de tous, c'est le 
Père ; mais celui qui est avec tous, c'est le Verbe, puisque par son moyen tout a été 
fait par le Père ; et celui qui est en nous tous, c'est l'Esprit, qui crie : «Abba, Père!» 
(Ga 4, 6) et qui façonne l'homme à la ressemblance de Dieu. Or, l'Esprit montre le 
Verbe, et pour cette raison, les prophètes annonçaient le Fils de Dieu. Mais le Verbe 
sert de lien à l'Esprit ; et c'est pourquoi l'interprète des prophètes, c'est lui : il a 
conduit et élève l'homme jusqu'au Père. 

Les trois articles de la foi  

6. Voici la règle de notre foi, la base de l'édifice et le fondement de notre conduite : 
Dieu le Père, incréé, insaisissable, invisible, Dieu unique, créateur de tout : c'est le 
premier article de notre foi. Quant au second, le voici : c'est le Verbe de Dieu, le Fils 
de Dieu, Jésus-Christ, notre Seigneur, qui est apparu aux prophètes en la forme 
décrite dans leurs oracles, et selon l'économie du Père. Par lui tout a été fait ; à la fin 
des temps pour récapituler et contenir toutes choses, il s'est fait homme, né des 
hommes, il s'est rendu visible et palpable, afin de détruire la mort et de manifester la 
vie et rétablir l'union entre Dieu et l'homme. 
Quant au troisième article, c'est le Saint-Esprit, par qui les prophètes ont prophétisé, 
les pères ont appris les choses divines, les justes ont été guidés, dans la voie de la 
justice ; c'est lui qui dans les derniers temps a été répandu d'une manière nouvelle 
sur l'humanité, pour ramener à Dieu l'homme renouvelé sur toute la terre. 

 

Du baptême à la Trinité  

7. Pour cette raison, lors de notre nouvelle naissance, le baptême évoque ces trois 
articles, en nous faisant renaître en Dieu le Père, par la médiation de son Fils, avec 
le Saint-Esprit. Car ceux qui portent l'Esprit de Dieu sont amenés au Verbe, c'est-à-
dire au Fils, et le Fils les prend et les offre à son Père, et le Père leur communique 
l'incorruptibilité. Ainsi donc sans l'Esprit, on ne peut voir le Verbe de Dieu ; et sans le 
Fils, nul ne peut arriver au Père ; puisque la connaissance du Père, c'est le Fils, et la 
connaissance du Fils de Dieu s'obtient par le moyen de l'Esprit saint ; mais c'est le 
Fils qui, par office, distribue l'Esprit, selon le bon plaisir du Père, à ceux que le Père 
veut et comme le Père le veut. 

Dieu et Père  

8. Et c'est par l'Esprit que le Père est appelé Très-Haut et Tout-Puissant et Seigneur 
des armées, afin de nous apprendre qu'il est lui-même, Dieu, le créateur du ciel et de 
la terre et de tout l'univers, l'auteur des anges et des hommes et le Seigneur de 
toutes choses, celui par lequel tout existe et tout reçoit sa nourriture ; qu'il est 
miséricordieux, compatissant et plein de tendresse ; qu'il est bon, juste ; qu'il est le 
Dieu de tous, des Juifs, des Gentils et des croyants. Mais à l'égard des croyants, il 
est comme un Père, car à la fin des temps il a ouvert le Testament de la filiation 
adoptive. Par rapport aux Juifs, il est comme un Maître et un législateur ; car au 
milieu des temps les hommes ayant oublié Dieu, s'étant éloignés de lui et révoltés 
contre lui, il les a mis en esclavage par le moyen de la loi, afin de leur apprendre 



qu'ils ont un Maître, créateur et principe, par qui nous sommes gratifiés d'un souffle 
de vie, et que nous lui devons un culte d'adoration, le jour et la nuit. A l'égard des 
Gentils, il est créateur et souverain. Mais en même temps il est pour tous nourricier, 
roi et juge ; parce que personne ne peut échapper à son jugement, ni juif ni gentil, 
pas plus le croyant prévaricateur que l'ange. 

Quant à ceux qui maintenant ne croient pas à sa bonté, ils connaîtront sa puissance 
au jour du jugement. A ce propos, le bienheureux apôtre dit: «Ignores-tu que la bonté 
de Dieu t'appelle à la pénitence? Par ton endurcissement et la dureté de ton cœur, tu 
amasses contre toi un trésor de colère pour le jour de la justice de Dieu, qui rendra à 
chacun selon ses œuvres» (Rm 2, 4-6). 

C'est lui qu'on appelle dans la loi le Dieu d'Abraham et le Dieu d'Isaac et le Dieu de 
Jacob, Dieu des vivants, encore que la grandeur et la sublimité de ce Dieu soient 
inénarrables. 

Les sept cieux.  

9. Or le monde est entouré de sept cieux, où habitent des puissances innombrables, 
les anges et les archanges qui sont les liturges du Dieu Tout-puissant et auteur de 
toutes choses. Non point que Dieu ait besoin des anges, mais il ne veut pas les 
laisser inactifs, inutiles. Pour cela l'esprit de Dieu est multiple dans son influence 
intérieure. Le prophète Isaïe, en énumérant les sept dons, parle de cet Esprit qui se 
reposera sur le Fils de Dieu, c'est-à-dire sur le Verbe au moment de son incarnation. 
Et en effet : «L'esprit de Dieu», dit-il, «se reposera sur lui, esprit de sagesse et 
d'intelligence, esprit de conseil et de force, esprit de science et de piété ; l'Esprit le 
remplira de crainte de Dieu» (Is 11, 2). Or, le premier ciel, le plus élevé, celui qui 
contient les autres, c'est la sagesse  ; le second, c'est celui d'intelligence ; le 
troisième, celui de conseil  ; et le quatrième, à partir d'en haut en descendant, c'est 
celui de force ; et le cinquième, celui de science  ; et le sixième, celui de piété ; et le 
septième est ce firmanent-ci, plein de la crainte de cet Esprit qui illumine les cieux. 
Or Moïse en a reçu l'image dans le candélabre à sept branches, qui était 
continuellement allumé dans le sanctuaire. En effet, il a établi le culte à l'image des 
cieux, ce pourquoi le Verbe lui dit: «Fais selon le modèle qui t'est montré sur la 
montagne» (Ex 25, 40). 

Dieu et l'univers  

10. Or ce Dieu est glorifié par son Verbe, qui est son Fils éternel ; et par l'Esprit saint, 
qui est la sagesse du Père de tous. Et leurs puissances qu'on appelle Chérubins et 
Séraphins, glorifient Dieu par leur chant sans fin ; et toutes les créatures célestes 
doivent rendre gloire à Dieu, le Père de tous. C'est lui qui, par son Verbe, a composé 
le monde entier et à ce monde appartiennent aussi des anges. Il a donné au monde 
entier des lois pour que chaque être se tînt à sa place sans dépasser les limites 
fixées par Dieu, et accomplît l'œuvre prescrite à chacun d'eux. 

Création de l'homme (Gn 2-3)  

11. Quant à l'homme, Dieu l'a créé de ses propres mains, en prenant de la terre la 
plus fine et la plus pure, et en unissant avec mesure sa force à la terre. A cet effet, il 



imprima sa propre ressemblance à sa créature, afin que jusque dans son aspect 
extérieur elle soit l'image de Dieu. Car l'homme créé a été placé sur la terre pour y 
être l'image de Dieu. Pour donner la vie à l'homme, Dieu souffla sur son visage, un 
souffle de vie, pour le rendre semblable à lui, dans son âme et dans son corps. 

L'homme fut créé libre et maître de ses actes, il fut destiné par ce même Dieu à 
commander à tout ce qui était sur la terre. Et cet univers immense, préparé par Dieu, 
avant de façonner l'homme, a été donné à l'homme comme un domaine pourvu de 
tout. En ce lieu, Dieu créateur de toutes choses avait également placé des serviteurs, 
ayant chacun son office particulier. 

Un chiliarque ou administrateur était le gardien de ce lieu et était placé à la tête de 
ses compagnons de service. Ces serviteurs étaient des anges ; quant au chiliarque-
administrateur, c'était l'archange. 

Le paradis  

12. Or Dieu fit l'homme maître de la terre et de tout ce qu'elle renferme ; il l'établit 
aussi secrètement maître des êtres qui devaient le servir. Mais tandis que ces 
derniers étaient dans toute leur force, le maître, c'est-à-dire l'homme, était encore 
petit ; c'était un enfant qui devait encore grandir pour atteindre sa perfection. Pour 
qu'il pût vivre et croître en bien-être, Dieu lui avait préparé une contrée meilleure que 
ce monde, au point de vue de l'air, de la beauté, de la lumière, de la nourriture, des 
plantes, des fruits et des eaux; rien ne lui manquait de ce qui convient pour les 
besoins de la vie. Et cet endroit se nommait le Paradis. Et ainsi le Paradis était beau 
et bon. Le Verbe de Dieu s'y rendait tous les jours ; il s'y promenait et s'entretenait 
avec l'homme, préfigurant les choses de l'avenir, c'est-à-dire qu'il habiterait et 
s'entretiendrait avec lui, et qu'il demeurerait avec les hommes pour leur enseigner la 
justice. Mais l'homme était un enfant ; il n'avait pas encore le parfait usage de ses 
facultés, aussi fût-il facilement trompé par le séducteur. 

Eve 

13. Or tandis qu'Adam se promenait dans le Paradis, Dieu fit comparaître devant lui 
tous les animaux et lui prescrivit de donner un nom à chacun. Et chacun des êtres 
vivants reçut le nom que lui avait donné Adam. Dieu résolut aussi de donner une 
aide à l'homme. Il lui dit donc : «Il n'est pas bon que l'homme soit seul ; faisons-lui 
une aide qui lui soit assortie» (Gn 2, 18). Car parmi tous les vivants aucun ne fut 
égal, proportionné et semblable à Adam. 

Dieu lui-même envoya une extase à Adam et l'endormit ; jusque-là il n'avait pas 
existé de sommeil au paradis, il tomba sur Adam par la volonté de Dieu, pour 
accomplir une œuvre à partir d'une autre œuvre. Et Dieu prit une côte d'Adam et il 
reforma la chair à sa place ; et de la côte qu'il avait tirée, il fit la femme ; puis il la 
présenta à Adam. A cette vue Adam s'écria: «Voici maintenant l'os de mes os, la 
chair de ma chair; celle-ci sera appelée femme, parce qu'elle vient d'un homme qui 
est le sien» (Gn 2, 23). 

Innocence primitive  



14. Adam et Eve – car tel était le nom de la femme – étaient nus et ils ne 
rougissaient pas, car ils n'avaient que des pensées pures et innocentes comme 
celles des enfants ; rien n'entrait dans leur esprit et leur intelligence qui pût faire 
naître dans l'âme des désirs mauvais et des mouvements honteux. Ils gardaient 
l'intégrité de leur nature, car ce qui leur avait été insufflé au moment de la création 
était un souffle de vie. Or, tant que ce souffle conservait son intensité et sa force, il 
mettait leur pensée et leur esprit à l'abri du mal. C'est pourquoi ils ne rougissaient 
point s'ils s'embrassaient et se prodiguaient d'innocentes caresses, comme des 
enfants. 

L'arbre de la connaissance  

15. Mais afin que l'homme ne se crût pas trop grand et ne s'enflât point d'orgueil, 
comme s'il n'avait pas de maître à cause du pouvoir reçu sur l'univers et de la liberté, 
face à Dieu, son créateur, pour qu'il ne dépassât point les bornes à lui posées, en se 
gonflant de superbe, jusqu'à se révolter contre Dieu, une loi lui fut donnée par Dieu, 
afin de lui apprendre qu'il avait un maître, le Seigneur de toutes choses. 

Dieu lui traça quelques limites, afin que, s'il gardait les commandements de Dieu, il 
pût rester toujours dans l'état où il était, c'est-à-dire immortel ; tandis que s'il n'y 
restait pas fidèle, il devînt sujet à la mort et retournât à la terre d'où il avait été tiré. 

Et voici quel était le précepte : «Tu peux manger de tous les arbres qui sont dans le 
jardin, mais au seul arbre d'où vient la connaissance du bien et du mal, tu ne 
toucheras point. Du jour où vous en mangerez, vous mourrez sûrement» (Gn 2, 16-
17). 

La chute  

16. L'homme n'observa pas ce commandement mais il désobéit à Dieu, égaré par 
l'ange. Celui-ci voyant les nombreuses faveurs que l'homme avaient reçues de Dieu, 
lui porta envie et en fut jaloux. Il se perdit lui-même et fit tomber l'homme dans le 
péché, en le persuadant de violer le commandement de Dieu. 

Le chef et l'instigateur du péché, ce fut l'ange par fourberie ; lui qui avait péché 
contre Dieu, fut frappé, et il fit chasser l'homme du Paradis. Et parce que, suivant ses 
penchants, il s'était révolté et avait abandonné Dieu, il s'appelait Satan, selon 
l'expression hébraïque, ce qui signifie révolté  ; mais c'est celui-là même qui est 
aussi appelé diable. Or, Dieu maudit le serpent, qui avait servi de suppôt au diable, 
et cette malédiction atteignit la bête elle-même, ainsi que Satan, l'ange qui s'était 
caché et lové en elle. Puis il chassa l'homme loin de sa présence, l'exila et le fit 
habiter sur le chemin allant vers le Paradis, car le pécheur n'est pas reçu dans le 
Paradis. 

LA MARCHE VERS LE SALUT  

Caïn et Abel (Gn 4)  

17. Une fois chassés du Paradis, Adam et Eve, sa femme, connurent de nombreuses 
afflictions corporelles et spirituelles, passant leur vie dans la douleur, les travaux et 



les gémissements. En effet, l'homme travaillait la terre, sous la brûlure du soleil ; elle 
produisait des épines et des ronces, châtiment du péché. 

Alors s'accomplit ce qui est écrit : «Adam connut sa femme, et elle conçut et enfanta 
Caïn ; et après celui-ci elle enfanta Abel» (Gn 4, 1). Mais l'ange rebelle qui avait 
entraîné l'homme à la désobéissance, qui l'avait rendu pécheur et qui avait été cause 
de son expulsion du Paradis, ne se contenta pas de ce premier mal, il en fit 
commettre un second entre les deux frères. Car, ayant rempli Caïn de son esprit, il le 
rendit fratricide. Ainsi mourut Abel, tué par son frère ; et par là il était signifié que 
quelques-uns seraient persécutés, opprimés et tués, mais que ce seraient les 
méchants qui tueraient et persécuteraient les justes. Là-dessus, la colère de Dieu 
s'aggrava ; il maudit Caïn, et il arriva que toute sa race, de génération en génération, 
devint semblable à son père. Et Dieu suscita à Adam un autre fils, à la place d'Abel 
qui avait été tué. 

Les Géants  

18. Et le mal, se répandant et se propageant de plus en plus, finit par atteindre toute 
la race humaine, au point qu'il ne restât plus parmi eux que quelque rare semence de 
justice. Et en effet, des unions illégitimes avaient lieu sur la terre ; des anges ayant 
eu commerce avec les filles des enfants des hommes, celles-ci leur donnèrent des 
enfants qui, à cause de leur taille extraordinaire, furent appelés fils de la terre c'est-à-
dire géants. Or, les anges firent présent à leurs femmes de leçons de malice, car ils 
leur enseignèrent les vertus des plantes et des légumes, l'emploi des couleurs et le 
fard, la découverte des matières précieuses, la magie, les haines, les amours, les 
passions, les philtres d'amour, les secrets de la sorcellerie, toute sorte de divination 
et d'idolâtrie que Dieu déteste : tout cela, en pénétrant dans le monde, y répandit un 
torrent de maux, et la justice alla en s'affaiblissant. 

Le déluge (Gn 6)  

19. Quand la justice de Dieu, pour châtier le monde, déchaîna le déluge, dix 
générations après la création du premier homme, il ne se trouvait qu'un seul juste, 
Noé. A cause de sa justice, il fut sauvé, et avec lui sa femme et ses trois fils, ainsi 
que les trois femmes de ses fils; ils furent enfermés dans l'arche avec tous les 
animaux que Dieu avait désignés à Noé pour les y introduire avec lui. Et comme le 
fléau destructeur s'était étendu à tout, aux hommes et aux êtres vivants, qui étaient 
sur la terre ; ceux qui étaient dans l'arche furent sauvés. Les trois fils de Noé étaient 
Sem, Cham et Japhet, par qui la race humaine se multiplia de nouveau ; ils furent la 
souche des hommes après le déluge. 

Malédiction de Cham  

20. Mais l'un d'eux tomba sous le coup des malédictions ; les deux autres héritèrent 
de la bénédiction à cause de leurs œuvres. En effet, le plus jeune d'entre eux, appelé 
Cham, se moqua de son père ; et à cause de l'insulte et du mépris témoigné à son 
père, il fut condamné pour péché d'impiété, et maudit, et il fit retomber les 
malédictions sur tous ceux qui naquirent de lui : il arriva donc que toute sa race après 
lui fut maudite, s'accrut et se multiplia dans le péché. Au contraire, Sem et Japhet, 
ses frères, à cause de leur piété filiale envers leur père, furent comblés de 



bénédictions. Or, la malédiction de Cham, lancée contre lui par son père Noé, était 
celle-ci: «Maudit soit le jeune Cham, qu'il soit l'esclave de ses frères» (Gn 9, 25). 

Ses enfants eurent une nombreuse postérité sur la terre ; au cours de quatorze 
générations, ils eurent une descendance, jusqu'au jour où elle fut moissonnée par 
Dieu, qui lui fit subir sa condamnation. Car les Cananéens, les Hétéens, les 
Phéréziens, les Hévéens et les Amorrhéens, les Gergésiens et les Jébuséens, 
comme les habitants de Sodome, de l'Arabie et de la Phénicie, tous les Égyptiens et 
les Lydiens sont de la race de Cham : sur eux tombèrent les malédictions qui 
frappèrent longtemps les impies. 

Bénédiction de Sem et de Japheth (Gn 9)  

21. De même que la malédiction suivit son cours, ainsi la bénédiction alla s'étendant 
sur la postérité bénie, à l'égard de chacun selon son rang. Sem, le premier d'entre 
eux, fut béni en ces termes : «Béni soit le Seigneur, le Dieu de Sem! Et Cham sera 
son serviteur» (Gn 9, 26). L'efficacité de cette bénédiction se manifesta en c e 
que Dieu, le Seigneur de tous, devint la possession  privilégiée de la piété de 
Sem. Cette bénédiction fleurit, en parvenant à Abra ham , qui, dans la 
descendance de Sem, occupe la dixième place, dans l'ordre généalogique. 

C'est pourquoi, le Père et le Dieu de tous s'est complu de s'appeler le Dieu 
d'Abraham, le Dieu d'Isaac et le Dieu de Jacob, car ce fut sur Abraham que s'étendit 
la bénédiction de Sem. Quant à la bénédiction de Japhet, la voici : «Que Dieu donne 
de l'espace à Japhet et le fasse habiter dans la maison de Sem. Et que Cham soit 
son esclave» (Gn 9, 27). Ce qui veut dire : Cette bénédiction a fleuri à la fin des 
temps, lorsque le Seigneur s'est manifesté dans la vocation des Gentils, Dieu ayant 
étendu jusqu'à eux son appel. En effet : «Leur voix s'est étendue à toute la terre et 
leur parole jusqu'aux extrémités du monde» (Ps 18, 5). Or, les mots «donner de 
l'espace» signifient la vocation des Gentils, c'est-à-dire l'Église, et les mots «Japhet 
habitera dans la maison de Sem» signifient qu'il habitera dans l'héritage des pères, 
ayant reçu en Jésus-Christ les droits d'aînesse. Or, c'est dans l'ordre où chacun a 
été béni qu'il reçoit par voie de descendance, le fruit de la bénédiction. 

L'alliance avec Noé (Gn 9)  

22. Mais après le déluge, Dieu s'engagea par serment vis-à-vis de l'univers, et 
principalement vis-à-vis des animaux et des hommes, à ne plus détruire par un 
déluge tout ce qui renaîtrait sur la terre ; et il leur donna un signe : «Lorsque j'aurai 
couvert le ciel d'un nuage, l'arc apparaîtra dans la nue et je me souviendrai du 
serment de mon alliance, et je ne détruirai plus par l'eau toute chair qui se meut sur 
la terre» (Gn 9, 14-15). Et il modifia la nourriture de l'homme, et lui permit de manger 
de la viande ; car depuis la création d'Adam jusqu'au déluge les hommes ne se 
nourrissaient que de semences et des fruits des arbres ; il ne leur était pas permis de 
manger de la viande. Comme les trois fils de Noé étaient la souche de la race 
humaine, Dieu les bénit pour qu'ils se multipliassent et s'accrussent, en disant : 
«Croissez et multipliez-vous et remplissez la terre et soyez-en les maîtres. Vous 
serez craints et redoutés de tout animal de la terre et de tout oiseau du ciel ; et ils 
vous serviront de nourriture, comme les légumes. Seulement vous ne mangerez 
point de viande avec le sang de sa vie. Et votre sang à vous j'en demanderai compte 



à tout animal et à l'homme. Quiconque aura versé le sang de l'homme, son sang 
sera versé en compensation ; car Dieu a fait l'homme à son image» (Gn 9, 1-6). 
L'image de Dieu, c'est le Fils, à la ressemblance duquel l'homme a été fait. Et c'est 
pour cela qu'il (le Fils) est apparu à la fin des temps, pour montrer que son image lui 
ressemble. Après ce pacte, la race humaine issue de ces trois enfants se multiplia ; 
et la terre n'avait qu'une seule lèvre, c'est-à-dire une seule langue. 

Babel (Gn 11)  

23. Or les hommes, s'étant levés, s'éloignèrent de ce pays d'Orient ; et tandis qu'ils 
s'avançaient dans leur marche, ils arrivèrent dans l'immense plaine de Sinnaar. Là ils 
entreprirent de bâtir une tour, au moyen de laquelle ils espéraient pouvoir s'élever 
jusqu'au ciel, laissant ainsi un monument qui perpétuât leur souvenir auprès des 
générations suivantes. L'édifice était fait de briques et d'asphalte. Et leur audacieuse 
témérité s'accroissait d'autant plus qu'auprès d'hommes ayant tous la même idée et 
le même but, l'unité de langue les aidait puissamment à réaliser un dessein si bien 
arrêté. Or, Dieu, ne voulant pas que l'œuvre pût être achevée, divisa leur langue, en 
sorte qu'ils ne purent plus s'entendre. Et ainsi divisés, ils se séparèrent et prirent 
possession du monde. Ils habitaient par groupes, par tribus, chacun selon sa langue 
particulière : de là tant de peuplades et de langues différentes sur la terre. Or comme 
trois races d'hommes avaient pris possession de la terre et que l'une d'elles était 
sous le coup de la malédiction, deux avaient été bénies, et la première bénédiction 
fut pour Sem, dont la postérité habitait l'Orient et occupait le pays des Chaldéens. 

Abraham, Isaac et Jacob (Gn 12)  

24. Plus tard, c'est-à-dire à la dixième génération, après le déluge, nous trouvons 
Abraham qui cherche Dieu, lui revient et lui appartient à cause de la bénédiction de 
son premier père. Et comme selon l'inclination et le goût de son âme, il parcourait le 
monde, se demandant où était Dieu, au moment de faiblir dans ses recherches, Dieu 
prit en pitié le seul homme, qui, dans le secret, le cherchait. Il se montra à Abraham, 
par le moyen du Verbe, comme par un rai de lumière, et se fit connaître. Car du ciel il 
lui adressa la parole et lui dit: «Éloigne-toi de ton pays et de ta race et de la maison 
de ton père ; viens et passe dans le pays que je montrerai et habite là» (Gn 12, 1). Et 
ajoutant foi à la voix du ciel, alors qu'il était déjà d'un âge mûr, qu'il avait soixante-dix 
ans et qu'il était marié, il sortit de la Mésopotamie avec sa femme, et emmena avec 
lui Loth, fils de son frère défunt. 

Et quand il fut arrivé dans le pays appelé maintenant la Judée, alors qu'elle était 
habitée par sept peuplades de la race de Cham, Dieu lui apparut encore et lui dit: 
«Je te donnerai cette terre à toi et à ta postérité pour la posséder à jamais» (Gn 12, 
2). Et il lui prédit que sa postérité serait errante dans un pays qui ne serait pas le 
sien, qu'elle y serait maltraitée, réduite aux souffrances et à l'esclavage pendant 
quatre cents ans ; à la quatrième génération, elle retournerait dans la terre promise à 
Abraham, car Dieu avait condamné cette nation qui avait réduit en servitude sa 
postérité. 

Et afin qu'Abraham connût non seulement la fécondité mais encore la gloire de sa 
race, Dieu, pendant la nuit, le fit sortir de sa tente et lui dit: «Lève les yeux au ciel, 
regarde et compte, si tu peux, les astres du firmament ; il en sera ainsi de ta 



postérité» (Gn 15, 5). Et Dieu voyant qu'Abraham n'hésitait pas et croyait de toute 
son âme, il lui rendit témoignage par l'Esprit saint en disant dans l'Écriture : «Et 
Abraham crut, et cela lui fut imputé à justice» (Gn 15, 6). Il était incirconcis, quand ce 
témoignage fut rendu. Et pour que la supériorité de sa foi fût connue par un signe, il 
lui donna la circoncision, sceau de la justice qu'avait obtenue par la foi celui qui était 
incirconcis. Après cela Sara, qui était stérile, lui donna un fils, Isaac, selon la 
promesse de Dieu ; et il le circoncit d'après le pacte que Dieu avait conclu ; et Isaac 
engendra Jacob. Et ainsi l'antique bénédiction accordée à Sem au commencement 
fut transmise à Abraham, et d'Abraham à Isaac, et d'Isaac à Jacob, par l'Esprit, qui 
les faisait participer à l'héritage. C'est pourquoi Dieu fut appelé le Dieu d'Abraham, le 
Dieu d'Isaac et le Dieu de Jacob. Et Jacob engendra douze enfants, qui donnèrent 
leur nom aux douze tribus d'Israël. 

L'Égypte et la pâque (Ex 12)  

25. La famine s'abattit sur toute la terre, et il arriva qu'il n'y eut plus de vivres qu'en 
Égypte. Alors Jacob quitta son pays et vint avec toute sa famille habiter en Égypte. 
Et le nombre de tous ces émigrants était de soixante-quinze personnes ; et en quatre 
cents ans, comme l'oracle l'avait prédit, il s'éleva à six cent soixante mille. Et comme 
ils étaient accablés de tribulations et de mauvais traitements sous le joug d'un dur 
esclavage, et comme ils gémissaient et poussaient des cris vers Dieu, le Dieu de 
leurs pères Abraham, Isaac et Jacob, ce même Dieu les tira d'Égypte par le moyen 
de Moïse et d'Aaron, et il frappa les Égyptiens de dix plaies. La dernière plaie fut 
d'envoyer un ange exterminateur qui fit périr tous les premiers-nés, hommes et 
animaux. Il sauva donc la vie aux enfants d'Israël, et il révéla mystérieusement la 
passion du Christ en ordonnant d'immoler un agneau sans tache, dont le sang devait 
servir aux Hébreux pour oindre les portes de leurs maisons et les préserver du 
châtiment. Et le nom de ce mystère est la Passion, cause de la  délivrance . Et 
Dieu divisa la mer Rouge et prit toutes sortes de mesures pour conduire les enfants 
d'Israël au désert. Quant aux Égyptiens qui, en les poursuivant, étaient aussi entrés 
dans la mer, ils périrent tous. C'est ainsi que Dieu châtia ceux qui avaient maltraité 
injustement la descendance d'Abraham. 

La loi (Ex 19)  

26. Et dans le désert, Moïse reçut de Dieu la loi, les dix commandements, écrits par 
le doigt de Dieu sur les tables de pierre (dans l'Esprit saint), puis les préceptes de la 
loi et le droit qu'il prescrivit de garder aux enfants d'Israël. Et sur l'ordre de Dieu, il fit 
le tabernacle, une œuvre visible sur la terre, à l'image de ce qui est spirituel et 
invisible dans le ciel, figure de l'Église, et prophétie des choses futures. Il comprenait 
les vases, les autels et l'arche avec les tables. Il établit également les prêtres, Aaron 
et ses enfants, et il confia le sacerdoce à toute sa famille : ils étaient les descendants 
de Lévi. Ce fut par ordre de Dieu qu'il désigna toute cette même tribu pour remplir les 
fonctions du culte, dans le temple de Dieu. Il leur donna la loi du Lévitique, pour leur 
indiquer les qualités et la conduite exigées de ceux qui sont continuellement occupés 
aux fonctions du ministère dans le temple de Dieu. 

Le peuple dans le désert (Jos 2)  



27. Et lorsque les Hébreux furent proches de la terre que Dieu avait promise à 
Abraham et à sa postérité, Moïse choisit un homme de chaque tribu, qu'il envoya 
explorer le pays, les villes de la contrée et leurs habitants. C'est alors que Dieu lui 
révéla le nom de celui qui devait être l'unique Sauveur de tous ceux qui croiraient en 
lui. Moïse changea donc le nom d'Osée, fils de Navé, l'un des envoyés et le nomma 
Jésus. Puis il l'envoya avec toute la puissance de ce nom, persuadé que sous cette 
égide, ils reviendraient sains et saufs. Ce qui arriva en effet.  

Lorsque les envoyés revinrent de leur exploration et de leurs recherches, rapportant 
une grappe de raisin, quelques-uns de ces douze épouvantèrent toute l'assemblée, 
en disant qu'ils avaient trouvé de très grandes villes, protégées de forteresses, et 
que les habitants de ces pays étaient des géants, fils de géants, de sorte qu'il leur 
était impossible de se rendre maîtres de cette contrée. Sur quoi, tout le peuple se mit 
à pleurer, doutant que Dieu leur donnerait la force et soumettrait tout à leur pouvoir. 
Ils ajoutèrent que ce méchant pays ne valait pas la peine qu'on s'exposât à tant de 
dangers pour le conquérir. Mais deux d'entre les douze, savoir Jésus, fils de Navé, et 
Caleb, fils de Jéphonia, témoins du mal produit par ces discours, déchirèrent leurs 
vêtements, suppliant le peuple de ne pas se laisser décourager et de ne pas livrer 
leurs cœurs à l'abattement, parce que Dieu avait livré ces nations entre leurs mains 
et parce que cette terre était extrêmement fertile. Le peuple ne se laissant pas 
persuader, mais persistant dans son incrédulité, Dieu détourna et changea leur 
itinéraire ; il les fit errer dans le désert pour les éprouver et les châtier. Et comme les 
espions avaient mis quarante jours pour aller explorer le pays et en revenir, de même 
Dieu, en fixant une année pour chaque jour, les retint quarante ans dans le désert. Et 
aucun de ceux qui avaient l'âge accompli et le plein usage de la raison, ne fut jugé 
digne d'entrer dans cette terre à cause de son incrédulité, à l'exception des deux qui 
avaient rendu un juste témoignage à cet héritage promis, savoir Jésus, fils de Navé, 
et Caleb, fils de Jéphonia, et de ceux qui étaient encore trop petits pour distinguer 
leur main droite de leur main gauche. Tout le peuple incrédule périt et se consuma 
dans le désert, subissant peu à peu la peine de son incrédulité. Mais durant ces 
quarante ans, les enfants se multiplièrent à ce point qu'ils purent combler les vides 
faits par le trépas de leurs pères. 

Le Deutéronome  

28. A l'expiration des quarante années, le peuple arriva près du Jourdain et, s'étant 
rassemblé, il dressa son camp en face de Jéricho. Là, Moïse, ayant réuni la 
multitude, récapitula tout ce qui était arrivé. Il raconta les merveilles que Dieu avait 
accomplies jusqu'alors, comment il avait élevé ceux qui s'étaient multipliés dans le 
désert et les avait formés à la crainte de Dieu et à l'observation de ses 
commandements. Tout ceci devint une sorte de nouvelle législation pour eux, 
ajoutée à celle qu'ils avaient auparavant. C'est ce qu'on a appelé le Deutéronome, 
lequel renferme beaucoup de prophéties relatives à notre Seigneur, Jésus-Christ, au 
peuple d'Israël, à la vocation des gentils et au royaume. 

La Terre promise (Jos 4)  

29. Et quand Moïse eut terminé le cours de sa vie, il lui fut dit de la part de Dieu : 
«Monte sur cette montagne, et meurs ; car ce n'est pas toi qui introduiras mon 
peuple dans cette terre» (Dt 32, 48). Moïse mourut selon la parole du Seigneur, et il 



eut pour successeur Jésus, fils de Navé. Celui-ci, divisant le Jourdain, fit passer le 
peuple dans la terre promise, et après avoir subjugué et détruit les sept peuplades 
qui y habitaient, il la distribua au peuple. C'est là que se trouve Jérusalem, où 
régnèrent David et Salomon, son fils. Ce dernier bâtit le temple en l'honneur de Dieu, 
en prenant pour modèle le tabernacle qui avait été fait par Moïse, à l'image des 
réalités célestes et spirituelles. 

Les prophètes  

30. C'est là que Dieu envoya les prophètes, qui sous l'inspiration du Saint-Esprit 
réprimandaient le peuple et le ramenaient au Dieu de leurs pères, au Tout-Puissant. 
Ils annonçaient dans leurs oracles la manifestation de notre Seigneur Jésus Christ, 
Fils de Dieu, en disant qu'il sortirait comme un bourgeon de la race de David, qu'il 
serait fils de David selon la chair, lequel descendrait d'Abraham, par une longue suite 
de générations. Selon l'esprit, il serait Fils de Dieu, étant au commencement auprès 
de son Père, engendré avant la constitution du monde, et manifesté à tout l'univers 
comme homme à la fin des temps, lui le Verbe de Dieu qui devait récapituler en lui-
même tout ce qui est au ciel et sur la terre. 

L'incorruptibilité  

31. Or c'est Lui qui a uni l'homme à Dieu et qui a opéré la communion entre Dieu et 
l'homme. S'il n'était pas venu à nous, nous n'aurions pu d'aucune manière participer 
à l'incorruptibilité. Or cette incorruptibilité était invisible et cachée à nos yeux et ne 
nous servait de rien. Le Verbe s'est rendu visible pour nous rendre capables de 
participer pleinement à l'incorruptibilité. Comme nous par la création nous dépendons 
tous de notre premier père Adam, nous avons tous été enchaînés à la mort à cause 
de sa désobéissance ; il était nécessaire de briser le joug de la mort par l'obéissance 
de celui qui s'était fait homme pour nous. 

Adam et le Christ  

32. Mais d'où notre premier père tient-il son être ? De la volonté et de la sagesse de 
Dieu et de la terre vierge. «Car Dieu, dit l'Écriture, n'avait pas fait pleuvoir avant la 
création de l'homme, et il n'y avait pas d'homme pour travailler la terre.» Or, Dieu prit 
du limon de cette terre, tandis qu'elle était encore vierge, et il en créa l'homme qui fut 
la souche du genre humain. Le Seigneur voulant récapituler l'homme a suivi, en 
s'incarnant, la même économie. Il est né d'une Vierge, par la volonté et la sagesse 
de Dieu, afin qu'il fût bien évident qu'il avait un corps semblable à celui d'Adam, et 
qu'il était devenu ce qu'avait été au commencement l'homme, fait à l'image et à la 
ressemblance (cf. Gn 1, 27). 

Les deux Eves  

33. Ce fut à cause d'une vierge désobéissante que l'hom me fut frappé, et après 
sa chute, devint sujet à la mort. De même, c'est à cause de la Vierge docile à la 
parole de Dieu que l'homme a été ramené à la vie et  la recouvra. Le Seigneur est 
venu chercher la brebis perdue, c'est-à-dire l'homme qui s'était égaré. Ce pourquoi il 
ne s'est fait créature que par celle-là même qui était issue de la race d'Adam, et il en 
a gardé toute la ressemblance. En effet, il était nécessaire qu'Adam fût récapitulé 



dans le Christ afin que ce qui est mortel fût englouti par l'immortalité, qu'Eve fût 
restaurée en Marie, afin qu'une Vierge devenant l'avocate d'une vierge, la 
désobéissance de l'une fût détruite par l'obéissance de l'autre. 

L'arbre de la connaissance et l'arbre de la croix  

34. Et ce péché auquel le bois avait donné naissance a été effacé par le bois de 
l'obéissance, sur lequel a été cloué le Fils de l'homme, obéissant à Dieu ; ainsi, en 
abolissant la science du mal, il a introduit et distribué la science du bien. Et comme 
le mal est de désobéir à Dieu, obéir à Dieu est le bien.  Voilà pourquoi le Verbe 
parle par la bouche du prophète Isaïe, en révélant d'avance ce qui doit s'accomplir – 
puisque être prophète, c'est annoncer l'avenir. Or, le Verbe, par ce moyen, parle en 
ces termes : «Je ne refuserai pas et ne contredirai pas. J'ai présenté mon dos aux 
coups et mes joues aux soufflets, et je n'ai pas soustrait mon visage à d'ignominieux 
crachats» (Is 50, 6). Or, par l'obéissance qu'il a pratiquée jusqu'à la mort en étant 
attaché sur le bois, il a expié l'antique désobéissance provoquée par le bois. 

Verbe Tout-puissant de Dieu, sa présence invisible s'étend à la création entière et en 
soutient la longueur, la largeur, la hauteur et la profondeur : tout est gouverné par le 
Verbe de Dieu. Il a été crucifié, lui le Fils de Dieu, en ces quatre dimensions, lui dont 
l'univers portait déjà l'empreinte cruciforme. S'étant rendu visible, il devait 
nécessairement manifester de manière sensible, sur la croix, son action invisible. Car 
c'est lui qui illumine les hauteurs, c'est-à-dire les cieux, qui scrute les profondeurs de 
la terre ; il parcourt l'étendue de l'Orient à l'Occident, il atteint l'immense espace du 
Nord au Midi, et appelle à la connaissance de son Père les hommes partout 
dispersés. 

La promesse faite à Abraham s'accomplit  

35. C'est Jésus qui a rempli la promesse faite par Dieu à Abraham, promesse de 
rendre sa postérité aussi nombreuse que les astres du ciel ; le Christ, en effet, l'a 
accomplie, lui qui est né de cette Vierge descendant d'Abraham, lui qui forme ceux 
qui croient en lui à être des flambeaux dans le monde, lui qui par le moyen de cette 
foi justifie les Gentils aussi bien qu'Abraham. Car «Abraham crut à Dieu et cela lui fut 
imputé à justice» (Ga 3, 6). Ainsi de nous ; c'est par la foi en Dieu que nous sommes 
justifiés, puisque «le juste vivra par la foi» (Rm 3, 13). Or, «ce n'est pas en vertu de 
la Loi que la promesse a été faite à Abraham, mais en vertu de la foi» (Rm 4, 13). En 
effet, Abraham fut justifié par la foi et la loi n'a pas été établie pour le juste. De même 
pour nous, ce n'est pas la Loi qui nous justifie, mais c'est la foi qui a reçu le 
témoignage de la Loi et des prophètes ; et cette foi, c'est le Verbe de Dieu qui nous 
la donne. 

La promesse à David et la maternité de Marie  

36. Et de même a-t-il rempli la promesse faite à David. Dieu lui avait promis de 
susciter du fruit de ses entrailles un Roi éternel, dont la royauté n'aurait pas de fin. Et 
ce Roi, c'est le Christ, le Fils de Dieu, qui est devenu fils de l'homme, c'est-à-dire qu'il 
a été conçu et enfanté par cette Vierge issue de la race de David. C'est pourquoi la 
promesse s'est accomplie par le fruit des entrailles ; ce qu'il y a de particulier et 
d'unique dans cette naissance, c'est que l'enfant est le fruit de la conception 



particulière et unique d'une femme et non le fruit du vouloir charnel ni du sang mêlé, 
afin que soit manifeste ce fait singulier, spécial et unique : l'enfant est le rejeton d'une 
vierge, appartenant à la famille de David, il est roi pour l'éternité sur la maison de 
David et sa royauté ne connaîtra pas de fin. 

Victoire du salut  

37. C'est ainsi qu'il opérait glorieusement notre salut, qu'il accomplissait la promesse 
faite à nos pères et qu'il réparait l'antique désobéissance. Le Fils de Dieu devint donc 
fils de David et fils d'Abraham ; car il a accompli la promesse, en récapitulant tout en 
lui pour nous rendre la vie. Le Verbe de Dieu s'est fait chair, grâce à la Vierge, afin 
de détruire la mort et de rendre la vie à l'homme. Car avant sa venue, nous étions 
dans les liens du péché, en naissant coupables et sujets à la mort. 

Naissance, mort et résurrection du Christ  

38. Ainsi donc Dieu le Père, plein de miséricorde, nous envoya le Verbe, créateur, 
descendu pour nous sauver. Il s'est manifesté à nous aux lieux mêmes où nous 
avons perdu la vie et a brisé les liens dans lesquels nous étions engagés. Sa lumière 
nous est apparue, elle a dissipé les ténèbres de notre prison et elle a sanctifié notre 
naissance, abolissant la mort et rompant les chaînes mêmes dans lesquelles nous 
étions enlacés. Et en opérant sa propre résurrection, il est devenu lui-même le 
premier-né d'entre les morts, il a ressuscité en lui l'homme déchu et l'a fait monter 
jusqu'au plus haut des cieux, jusqu'à la droite de la gloire du Père. Ainsi Dieu l'avait 
promis par son prophète en ces termes: «Et je relèverai la tente écroulée de David» 
(Am 9, 11), c'est-à-dire le corps qu'il tenait de David. Voilà ce que notre Seigneur 
Jésus-Christ a véritablement accompli, en opérant glorieusement notre salut. Il nous 
ressuscite véritablement, en nous ramenant sains et saufs auprès du Père. 

Si quelqu'un n'admet pas la naissance d'une Vierge,  comment admettra-t-il sa 
résurrection d'entre les morts ?  Car il n'y a rien d'étonnant, de merveilleux ni 
d'étrange à ce que celui qui n'a pas eu de naissance soit ressuscité des morts, mais 
nous ne pouvons pas parler de résurrection à son égard, puisque l'être exempt de 
naissance, l'immortel ne peut tomber sous les coups de la mort. Celui qui n'aurait pas 
le commencement de l'homme, comment pourrait-il en avoir la fin? 

Le primat du Ressuscité  

39. Il n'est pas né, il n'est pas mort non plus ; et s'il n'est pas mort, il n'a pas non plus 
ressuscité de morts ; et s'il n'est pas ressuscité des morts, il n'a pas triomphé de la 
mort et n'en a pas détruit l'empire ; et si la mort n'a pas été vaincue, comment 
pourrons-nous nous élever jusqu'à la vie, nous qui, dès le commencement, sommes 
tombés sous les coups de la mort ? Or, ceux qui n'admettent pas le salut de 
l'homme, qui ne croient pas que Dieu doive les ressusciter d'entre les morts, ceux-là 
méprisent aussi la naissance de notre Seigneur. Le Verbe de Dieu, ayant daigné se 
faire chair, s'est soumis à cette naissance pour nous, afin de montrer la résurrection 
de la chair et d'avoir la primauté sur tous au ciel. Car il est le premier-né au conseil 
du Père, le Verbe parfait, gouvernant tout et réglant tout par lui-même sur la terre ; il 
est le premier-né de la Vierge, homme juste, saint, pieux, bon, agréable à Dieu, 



parfait en tout, sauvant de l'enfer tous ceux qui marchent à sa suite : il est le premier-
né d'entre les morts et le guide qui conduit à la vie de Dieu. 

De Moïse aux apôtres  

40. Et c'est ainsi que le Verbe de Dieu a la primauté sur tout ; car étant vrai homme, 
en même temps que le conseiller admirable et le Dieu fort, il a de nouveau appelé 
l'homme à jouir de l'union intime avec Dieu, afin que, grâce à cette communion avec 
lui, nous participions à son incorruptibilité. Or, celui qui est annoncé dans la Loi par 
Moïse et par les prophètes du Dieu très-haut et tout-puissant, le Fils du Père de 
l'univers, par qui tout a été fait, celui qui a parlé de Moïse, celui-là est venue en 
Judée, lui qui a été engendré de Dieu, par l'opération du Saint-Esprit et est né de la 
Vierge Marie, issue elle-même de la race de David et d'Abraham, c'est l'Oint de Dieu, 
Jésus qui a prouvé qu'il est bien le Messie annoncé d'avance par les prophètes. 

41. Jésus-Christ a eu comme précurseur Jean-Baptiste, dont la mission a été de 
préparer et de former le peuple à la réception du Verbe de vie. Et Jean-Baptiste a 
déclaré que le Christ était celui-là même sur lequel reposa l'Esprit de Dieu uni à son 
corps. Disciples de Jésus et témoins de toutes ses bonnes œuvres et de son 
enseignement, témoins de sa passion, de sa mort, de sa résurrection et de son 
ascension au ciel après sa résurrection selon la chair, les apôtres, fortifiés par l'Esprit 
saint, furent envoyés par lui dans le monde entier pour opérer la vocation des 
Gentils, montrer aux hommes le chemin de la vie, les arracher à l'idolâtrie, à la 
fornication et à la cupidité, et purifier leurs âmes et leurs corps par le baptême de 
l'eau et de l'Esprit saint. Les apôtres donc, après avoir distribué et communiqué aux 
croyants cet Esprit saint qu'ils avaient eux-mêmes reçu du Seigneur, ont établi et 
organisé l'Église. 

En répandant la foi, la charité et l'espérance, ils ont réalisé ce qui avait été annoncé 
d'avance par les prophètes, la vocation des païens. Aussi par le secours de leur 
ministère, ils ont rendu manifeste la miséricorde de Dieu, en admettant les païens à 
participer aux promesses faites aux pères. Ainsi donc ceux qui croient, qui aiment le 
Seigneur et vivent dans la sainteté, la justice et la patience, le Dieu de tous 
accordera la vie éternelle par la résurrection des morts, et cela par les mérites de 
celui qui est mort et ressuscité. Jésus Christ, à qui il a donné la royauté universelle, 
l'autorité et le pouvoir de juger les vivants et les morts. Les apôtres, en prêchant la 
parole de la vérité les ont instruits à garder leur corps pur et leur âme sans souillure 
pour la résurrection. 

L'Esprit saint dans l'Eglise  

42. Mais pour que les croyants se gardent tels, il faut que l'Esprit saint reste 
étroitement uni à eux.  Donné par Dieu au baptême, l'Esprit saint demeure en celui 
qui le reçoit aussi longtemps qu'il vit dans la vérité et dans la sainteté, dans la justice 
et dans la patience. Car c'est aussi par la vertu de cet Esprit que les croyants 
ressusciteront, quand le corps sera de nouveau uni à l'âme et entrera dans le 
royaume de Dieu. Tels sont donc les fruits produits par la bénédiction de Japhet et 
manifestés par le moyen de l'Eglise, c'est-à-dire la vocation des païens, qui ont 
attendu patiemment d'entrer dans la maison de Sem, selon la promesse de Dieu. Par 
la voix des prophètes, l'Esprit de Dieu a annoncé d'avance que tout cela serait ainsi, 



afin d'affermir la foi en ceux qui adorent Dieu en vérité. Car ce qui est absolument 
impossible à notre nature et pour ce motif pouvait provoquer le doute parmi les 
hommes, Dieu l'a fait annoncer d'avance par les prophètes. Dès lors que la chose est 
annoncée depuis très longtemps et qu'elle s'accomplit finalement telle qu'elle a été 
prédite, nous pouvons en conclure que c'est Dieu seul qui nous a révélé d'avance 
notre salut. 

 

II. LES PREUVES DE LA PRÉDICATION DES APÔTRES : LE CHRIST, 
ACCOMPLISSEMENT DES ÉCRITURES  

 

Le Fils de Dieu  

43. En toutes choses, il est nécessaire de croire à la parole de Dieu, car Dieu est 
véridique en tout. Il faut croire particulièrement qu'il y a un Fils de Dieu et qu'il existe 
non pas seulement au moment où il va apparaître au monde, mais même avant la 
création du monde. Moïse, qui le premier l'a prédit, s'exprime ainsi en hébreu : 
«Baresith bara Eloïm basan bénouam samentharès», ce qui signifie : «Le Fils était 
au commencement; Dieu créa ensuite le ciel et la terre» (Gn 1, 1). C'est aussi ce que 
certifie le prophète Jérémie en ces termes : «Je t'ai engendré avant l'étoile du matin 
et ton nom est avant le soleil» (Ps 109, 3), et c'est avant la création du monde, 
puisque les astres ont été formés en même temps que le monde. Et le même 
prophète dit encore : «Heureux celui qui était avant de devenir homme.» Pour Dieu, 
en effet, le Fils était au commencement avant la création du monde, mais pour nous, 
c'est depuis qu'il nous est apparu. Auparavant pour nous, il n'était pas, car nous ne le 
connaissions pas. Pour cela son disciple Jean nous déclare qu'il est le Fils de Dieu, 
qu'il était auprès du Père avant que le monde fût, que par lui toutes les créatures 
existent et affirme : «Au commencement était le Verbe et le Verbe était auprès de 
Dieu, et le Verbe était Dieu. Il était au commencement auprès de Dieu ; tout a été fait 
par lui et sans lui rien n'a été fait» (Jn 1, 1-3). Il démontre évidemment que celui qui, 
au commencement, était le Verbe auprès du Père, celui par qui tout a été fait, c'est 
bien le même qui est son Fils. 

Le Fils et Abraham  

44. De nouveau Moïse dit que le Fils de Dieu est descendu auprès d'Abraham et 
s'est entretenu avec lui : «Et Dieu lui apparut sous le chêne de Mambré au milieu du 
jour. Et levant les yeux il regarda, et voilà que trois hommes se tenaient debout 
devant lui. Et s'étant prosterné en terre, il dit : Seigneur, si vraiment j'ai trouvé grâce 
à tes yeux» (Gn 18, 1-3). Et en tout ce qui suit il parle avec le Seigneur, et le 
Seigneur s'entretient avec lui. Or, deux de ces trois personnages étaient des anges ; 
mais le troisième était le Fils de Dieu, avec lequel Abraham s'entretint, intercédant 
pour que les habitants de Sodome ne fussent pas détruits au cas où l'on pourrait y 
compter au moins dix justes. Et pendant qu'ils conversaient ensemble, les deux 
anges descendirent à Sodome, où ils furent reçus par Loth. Ensuite, l'Écriture ajoute 
: «Et le Seigneur fit pleuvoir du ciel sur Sodome et sur Gomorrhe du soufre et du feu 
de la part du Seigneur» (Gn 19, 24), c'est-à-dire le Fils, celui-là même qui parla à 



Abraham ; en sa qualité de Seigneur, c'est de la part du Seigneur, du Père qui est le 
maître de tout, qu'il reçut le pouvoir de sévir contre les habitants de Sodome. Or, 
Abraham était prophète et il voyait les choses qui devaient se passer dans l'avenir, 
c'est-à-dire le Fils de Dieu qui, sous une forme humaine, devait s'entretenir avec les 
hommes, manger avec eux et devenir ensuite leur juge, lui qui avait reçu du Père, qui 
est le maître de tous, le pouvoir de châtier les habitants de Sodome. 

Le Fils et Jacob  

45. Jacob aussi, parti en Mésopotamie, le vit en songe, se tenant debout, sur une 
échelle – image de la croix – qui allait de la terre jusqu'au ciel. C'est par la croix que 
ceux qui croient en lui montent au ciel. En effet, la passion de notre Seigneur est 
notre ascension en haut. Or, toutes ces différentes visions représentent le Fils de 
Dieu s'entretenant avec les hommes et vivant au milieu d'eux. Ce n'est pas le Père 
de tous. 

Le Père et créateur de l'univers que le monde ne voit pas, qui disait : «Le ciel est 
mon trône et la terre est l'escabeau de mes pieds. Quelle maison me construirez-
vous et quel sera le lieu de mon repos ?» (Is 56, 1) ni «celui qui tient la terre dans sa 
main et mesure le ciel à l'empan» (Is 40, 12) ; non, ce n'est pas lui qui est venu en ce 
coin de terre parler avec Abraham, c'est le Verbe de Dieu, qui ne quittait pas le genre 
humain, présidant ce qui devait arriver et enseignant aux hommes les choses de 
Dieu. 

Le Fils et Moïse dans le désert  

46. Lui encore parla à Moïse dans le buisson ardent et lui dit : «J'ai bien vu la 
détresse de mon peuple en Égypte et je suis descendu pour le délivrer» (Ex 3, 7-8). 
C'est lui qui montait et descendait pour le salut des affligés, afin de nous délivrer de 
la domination des Égyptiens, c'est-à-dire de toute idolâtrie et impiété, afin de nous 
sauver de la mer Rouge, c'est-à-dire de nous préserver des discordes sanglantes 
des païens et du scandale amer de leurs blasphèmes. 

Tout ceci était une anticipation de ce que nous avons vécu nous-mêmes ; car le 
Verbe de Dieu montrait alors d'avance en figure ce qui devait arriver ; et voici 
maintenant qu'il nous a délivrés véritablement du cruel esclavage des Gentils et a fait 
jaillir abondamment dans le désert un fleuve d'eau du rocher, et le rocher c'est lui. Et 
il a fait couler douze sources, à savoir l'enseignement des douze apôtres. Et ceux qui 
ne veulent pas croire en lui s'épuiseront et périront dans le désert. Quant à ceux qui 
ont cru en lui, enfants sans malice, ceux-là il les a admis à l'héritage des pères ; mais 
ce n'est pas Moïse qui entre en participation de cet héritage et qui en fait le partage, 
c'est Jésus qui nous délivre d'Amalec par l'extension de ses bras, il nous mène et 
nous élève au royaume de son Père. 

Trinité et création  

47. Or, le Père est Seigneur, et le Fils est Seigneur. Le Père est Dieu, et le Fils est 
Dieu ; car celui qui est né de Dieu est Dieu. Ainsi donc, par l'essence même et la 
nature de son être, on démontre qu'il n'y a qu'un seul Dieu, mais, en même temps, le 
dessein de notre salut montre qu'il existe un Fils et un Père. Puisque le Père de tous 



est invisible et inaccessible aux êtres créés, ceux qui doivent s'approcher de Dieu 
reçoivent nécessairement par le Fils accès auprès du Père. Plus manifestement 
encore et plus clairement, David dit à propos du Père et du Fils : «Ton trône, ô Dieu, 
est établi pour les siècles des siècles. Tu as aimé la justice et haï l'iniquité. C'est 
pourquoi Dieu t'a oint d'une huile d'allégresse, de préférence à tes compagnons» (Ps 
44, 7-8). Puisqu'il est Dieu, en effet, le Fils doit recevoir du Père, c'est-à-dire de Dieu, 
le trône du royaume éternel et être sacré de l'huile d'onction, bien plus que ses 
compagnons. L'huile de l'onction, c'est l'Esprit  ; et ses compagnons, ce sont les 
prophètes, les justes, les apôtres et tous ceux qui reçoivent la participation à son 
royaume, c'est-à-dire ses disciples. 

«Le Seigneur dit à mon Seigneur»  

48. Et David dit encore: «Le Seigneur dit à mon Seigneur: 
Assieds-toi à ma droite,  
jusqu'à ce que je fasse de tes ennemis 
l'escabeau de tes pieds.  
Le Seigneur fera sortir  
de Sion le sceptre de la force ;  
et sois le maître au milieu de tes ennemis.  
Je suis avec toi au commencement,  
au jour de ta force dans la splendeur des saints ;  
avant l'étoile du matin, je t'ai engendré de mon sein.  
Le Seigneur l'a juré et il ne s'en repentira pas :  
Tu es prêtre pour toujours selon l'ordre de Melchisédech.  
Le Seigneur qui a brisé les rois au jour de sa colère,  
il exercera son jugement parmi les nations ;  
il amoncellera les cadavres  
et il écrasera la tête de plusieurs sur la terre.  
Il boira au torrent sur le chemin ;  
c'est pourquoi il relèvera la tête» (Ps 109).  

Et par ces paroles il a prouvé que le Christ existe avant toutes choses, qu'il est le 
maître des Gentils et qu'il exerce son jugement sur tous les hommes et sur les rois, 
qui le haïssent maintenant et persécutent son nom ; car tels sont ses ennemis. Et en 
le nommant prêtre éternel de Dieu, il déclare qu'il est immortel. Et quand il dit : «Il a 
bu au torrent dans le chemin ; c'est pourquoi il relèvera la tête», il parle de son 
élévation glorieuse, après son incarnation, son abaissement et ses humiliations. 

Dieu parle par les prophètes  

49. A son tour, le prophète Isaïe a dit : «Ainsi parle Dieu le Seigneur à mon Oint le 
Seigneur, que j'ai pris par la main droite pour réduire à l'obéissance devant lui les 
nations» (Is 45, 1). Comment le Christ est-il appelé le Fils de Dieu et le roi des 
Gentils, c'est-à-dire de tous les hommes ? David dit que l'Oint, le Christ est appelé et 
est réellement Fils de Dieu et roi de tous. Voici ses paroles : 
«Le Seigneur m'a dit: Tu es mon Fils  
Et moi aujourd'hui je t'ai engendré.  
Fais-moi la demande et je te donnerai  



les nations en héritage et pour domaine  
les confins de la terre» (Ps 2, 7-8). 

Ces paroles ne s'adressent pas à David, puisqu'il n'a gouverné ni les Gentils ni 
l'univers et n'a régné que sur les Juifs. Il est donc évident que la promesse faite au 
Christ de régner sur tout l'univers se rapporte au Fils de Dieu. David lui-même le 
reconnaît pour son Seigneur, quand il s'exprime ainsi : «Le Seigneur dit à mon 
Seigneur : Assieds-toi à ma droite» et le reste que nous avons cité plus haut. Car il 
dit que le Père parle avec le Fils. C'est ce que, du reste, nous avons vu 
précédemment dans Isaïe, dont voici les paroles: «Dieu dit à mon Oint le Seigneur... 
pour réduire à l'obéissance par lui les nations.» En effet, c'est la même promesse qui 
est faite par les deux prophètes : il sera roi. 

Par conséquent, les paroles de Dieu s'adressent à une seule et même personne, je 
veux dire au Christ, Fils de Dieu. David s'exprime ainsi : «Le Seigneur m'a dit.» Il faut 
convenir que ce n'est ni David, ni aucun des autres prophètes qui parle de son 
propre chef; car ce n'est pas l'homme qui prophétise, c'est l'Esprit de Dieu qui, par 
l'intermédiaire des prophètes, revêt la figure et la forme du personnage en question, 
et parle tantôt au nom du Christ et tantôt au nom du Père. 

Le Christ préexistant  

50. Ce que le Père lui a dit, le Christ le dit, et avec autant d'à-propos il exprime par 
les prophètes les autres choses qui se rapportent à lui. Pour n'en citer qu'une seule 
voici ce qu'on lit dans Isaïe :  
«Et maintenant le Seigneur dit :  
lui qui m'a formé dès le sein de ma mère  
pour être son serviteur,  
afin de lui ramener Jacob  
et lui rassembler Israël. 
Je suis honoré aux yeux du Seigneur  
et mon Dieu est ma force.  
Et il a dit : Il sera grand pour toi  
d'être appelé mon serviteur,  
pour relever les tribus de Jacob  
et ramener Israël dispersé.  
Je t'établirai lumière des nations  
pour que mon salut arrive  
jusqu'aux extrémités de la terre» (Is 49, 5-6).  

51. Ce texte marque tout d'abord la préexistence du Fils de Dieu. Elle résulte du fait 
que le Père s'entretient avec lui et qu'avant sa naissance, il l'a manifesté aux 
hommes. Ensuite, le prophète affirme qu'il sera véritablement un homme, qui tirera 
son origine des hommes, et que Dieu même doit le créer dans le sein d'une Vierge, 
c'est-à-dire qu'il naîtra de l'Esprit de Dieu. Il dit enfin qu'il est le Seigneur de tous les 
hommes et le sauveur de ceux qui croient en lui, Juifs et autres. En effet, le peuple 
juif en hébreu est appelé Israël, du nom de son père Jacob, qui le premier fut appelé 
Israël ; tous les autres hommes sont des païens. Le Fils se dit lui-même serviteur du 
Père, à cause de son obéissance à son Père ; car tout enfant est serviteur de son 
père, même chez les hommes. 



Le message de l'Écriture  

52. Voici ce qu'attestent les Écritures : le Christ est le Fils de Dieu qui existe avant 
toute la création. Sans cesser d'être avec le Père et auprès de lui, le Christ s'est de 
plus en plus rapproché et joint aux hommes, il est le roi de l'univers, puisque le Père 
a mis tout ce qui existe sous sa domination, et il est le sauveur de ceux qui croient en 
lui. Il est impossible de citer tous les textes que l'on pourrait apporter à l'appui de 
cette thèse ; mais les textes cités éclairent les autres qui leur sont semblables, si tu 
crois au Christ et si tu demandes à Dieu la sagesse et l'intelligence pour comprendre 
tout ce qui a été dit par les prophètes. 

Une vierge enfantera  

53. Ce même Christ qui, Verbe de Dieu, était auprès du Père, devait s'incarner, se 
faire homme et subir la condition de l'humaine naissance ; il devait naître d'une 
Vierge et vivre au milieu des hommes, son incarnation étant l'œuvre du Père de tous 
; c'est ce qu'Isaïe annonce en ces termes : «C'est pourquoi le Seigneur lui-même 
vous donnera un signe : Voici que la Vierge concevra et enfantera un fils et vous 
l'appellerez Emmanuel. Il mangera du beurre et du miel ; avant de connaître ou de 
distinguer le mal, il choisit le bien ; car avant que l'enfant connaisse le bien ou le mal, 
il désapprouve le mal pour choisir le bien» (Is 7, 14-16). Qu'il doive naître d'une 
Vierge, il l'affirme ; qu'il doive être véritablement homme, il l'insinue en disant qu'il 
mangera et par le fait qu'il l'appelle : l'enfant, plutôt que par le fait qu'il lui donne un 
nom car celui-ci «Dieu avec nous» ou Emmanuel peut induire en erreur. 

Le nouveau-né a un double nom : en hébreu Messie signifie Christ, c'est-à-dire l'Oint 
; Jésus veut dire Sauveur ; et ces deux noms serviront à exprimer les œuvres qu'il 
doit accomplir. En effet, il est appelé Christ, parce que par son moyen le Père a oint 
et ordonné toutes choses, et qu'à son avènement comme homme, il a été oint par 
l'Esprit de Dieu, son Père. C'est d'ailleurs ce qu'il dit lui-même à son propre sujet par 
la bouche d'Isaïe : «L'Esprit du Seigneur est sur moi, c'est pourquoi il m'a oint pour 
prêcher aux pauvres» (Is 61, 1). Et il est Sauveur, parce qu'il est la cause du salut de 
ceux que, de son temps, il a lui-même délivrés de toutes sortes de maux et de la 
mort, et parce qu'il est le donateur des biens à venir et du salut éternel pour ceux qui, 
venant après lui, croiront en lui. C'est donc pour cela qu'il est le Sauveur. 

Emmanuel  

54. Quant au mot Emmanuel, il se traduit : Dieu avec nous ; ou bien si le mot a été 
dit par le prophète, sous forme de souhait : Que Dieu soit avec vous ! En ce cas il 
explique et manifeste le message de l'évangile. «Voilà, dit Isaïe, que la Vierge 
concevra et enfantera un fils», lequel, étant Dieu, «sera avec nous». Et, comme saisi 
d'admiration devant cet événement, il ajoute ce qui en résulte, à savoir que «Dieu 
sera avec nous». Et encore à propos de sa naissance, le même prophète dit dans un 
autre endroit : «Avant d'être en travail et avant de subir les douleurs de 
l'enfantement, elle a été délivrée et elle a mis au monde un mâle» (Is 66, 7). C'est 
ainsi qu'il révèle sa naissance miraculeuse et inconcevable par le moyen de la 
Vierge. Le même prophète dit encore : «Un fils nous est né et un enfant nous a été 
donné, et on l'a nommé le Conseiller admirable, le Dieu fort» (Is 9, 5). 



Conseiller admirable  

55. Il l'appelle «admirable conseiller» d'abord du Père. C'est par son conseil que le 
Père fait tout en commun avec lui, comme il est dit dans le premier livre de Moïse, 
qui a pour titre la Genèse : «Et Dieu dit : Faisons l'homme à notre image et à notre 
ressemblance» (Gn 1, 27). On voit ici en effet le Père s'adresser au Fils en tant que 
son «conseiller admirable». Mais il est aussi notre conseiller, demeurant avec nous, 
nous donnant des avis, sans nous faire violence comme Dieu, lui qui cependant est 
«le Dieu fort». Et il nous exhorte à chasser l'ignorance et à recevoir la connaissance, 
à nous écarter de l'erreur et à venir à la vérité, à repousser la corruption et à acquérir 
l'incorruptibilité. 

Naissance et jugement  

56. Isaïe dit encore : «Et ils ont voulu être consumés par le feu. Car un enfant nous 
est né et un fils nous a été donné ; le pouvoir a été posé sur ses épaules et il est 
appelé l'Ange du grand conseil. Car j'établirai la paix avec les chefs, et de nouveau 
paix et salut sur lui ! Grande est son autorité, et sa paix est sans fin. Le Dieu des 
armées lui donnera accès au trône de David, et l'affermira dans la royauté ; il 
l'affermira par le droit et la justice, dès maintenant et toujours» (Is 9, 6-7). Ceci 
annonce que le Fils de Dieu est soumis à la naissance et qu'il est roi éternel. 

Quant à ces paroles : «Ils ont voulu être consumés par le feu», elles s'adressent à 
ceux qui ne croient pas en lui et qui ont fait contre lui tout ce qu'ils ont fait. Le 
prophète le dit, parce qu'ils déclareront au jugement : Que n'avons-nous été brûlés 
par le feu avant la naissance du Fils de Dieu, plutôt que de ne pas croire à sa 
naissance ! Car pour ceux qui sont morts avant la manifestation  du Christ, il y a 
espoir qu'à leur résurrection au jugement ils arriv eront au salut,  ceux-là du 
moins qui ont craint Dieu et sont morts dans la justice et ont reçu intérieurement 
l'Esprit de Dieu, comme les patriarches, les prophètes et les justes. Quant à ceux 
qui, après la manifestation du Christ, n'ont pas cru en lui, leur châtiment au jour du 
jugement sera inexorable. Quant à ces mots : «Celui dont la puissance est sur ses 
épaules», c'est une figure pour indiquer la croix, sur laquelle il a eu les bras cloués. 
En effet cette croix qui était et reste un opprobre pour lui et aussi pour nous à cause 
de lui, elle marque, dit-il, sa puissance, c'est-à-dire qu'elle est le signe de son 
royaume. Et le prophète dit : «l'Ange du grand conseil», c'est-à-dire du Père, qu'il 
nous a fait connaître. 

Le sang de la grappe  

57. D'après cela, les prophètes ont donc prédit clairement que le Fils de Dieu devait 
naître et comment il devait naître et se montrer le Christ. Ils ont annoncé aussi 
d'avance dans quel pays et de quelle famille il devait naître. Voici des paroles que 
Moïse met sur les lèvres de ces prophètes, dans la Genèse : «Le sceptre ne 
s'éloignera pas de Juda, ni un chef de sa race, jusqu'à ce que vienne celui pour qui il 
est réservé. Il sera l'espoir des nations, quand il lavera son vêtement dans le vin et 
son manteau dans le sang de la grappe» (Gn 49, 10-11). Juda, l'ancêtre des Juifs, 
était fils de Jacob, et c'est de lui qu'ils tirent leur nom ; et ils n'ont pas manqué de 
chef, ni de guide jusqu'à l'avènement du Christ. 



Mais à partir de son avènement, leurs carquois perdent leur force, et le pays des 
Juifs fut soumis à la domination des Romains ; et ils n'eurent plus en tant que nation 
ni chef, ni roi particulier. Il était venu celui à qui appartient le royaume des cieux, celui 
qui «a lavé sa robe dans le vin et son manteau dans le sang de la grappe». Et sa 
robe, comme aussi son manteau, ce sont ceux qui croient en lui, ceux qu'il a purifiés, 
quand il nous a sauvés par son sang. Et son sang est appelé le sang de la grappe ; 
car de même que le sang de la grappe n'est pas fait par l'homme, mais par Dieu qui 
le fabrique afin de réjouir ceux qui le boivent, ainsi l'incarnation et le sang du Christ 
ne sont pas le fait d'un homme mais de Dieu. Le Seigneur lui-même a donné le signe 
de la Vierge, c'est-à-dire celui qui est né de la Vierge, l'Emmanuel qui réjouit ceux qui 
le boivent, à savoir ceux qui reçoivent son Esprit, joie éternelle. C'est pourquoi il est 
l'attente des Gentils, de ceux qui espèrent en lui ; car nous espérons que c'est lui qui 
rétablira le royaume. 

L'étoile de Jacob  

58. Moïse dit encore : «Un astre sortira de Jacob et un chef surgira d'Israël» (Nb 6 
24, 17). Ce qui prouve à l'évidence que l'économie de cet événement selon la chair 
se déroule chez les Juifs mais aussi que celui qui doit naître descendra du ciel pour 
servir ce dessein. En effet, un astre se manifeste dans le ciel. Et si le prophète parle 
de chef, de roi, c'est que le Christ est le roi de tous ceux qui sont sauvés. Or à sa 
naissance, l'étoile apparut aux mages qui habitaient l'Orient. Par cette apparition, ils 
apprirent que le Christ était né et ils vinrent en Judée, guidés par cette étoile ; ils la 
suivirent jusqu'à ce qu'elle arrivât à Bethléem, où le Christ était né, et elle pénétra 
dans la maison où se trouvait l'enfant enveloppé de langes. L'étoile vint se reposer 
sur sa tête, pour montrer aux Mages le Fils de Dieu, le Christ. 

Fleur de Jessé  

59. Isaïe s'exprime encore plus explicitement :  
«Un rameau sortira du tronc de Jessé  
et une fleur s'épanouira de sa racine.  
Et l'Esprit de Dieu reposera sur lui,  
Esprit de sagesse et d'intelligence,  
Esprit de conseil et de force,  
Esprit de connaissance et de piété ;  
l'Esprit de crainte de Dieu le remplira.  
Il ne jugera point selon les apparences,  
et il ne réprimandera point d'après les opinions ;  
mais il rendra justice au petit  
et il aura pitié des humbles de la terre.  
Et il frappera la terre d'une parole de sa bouche,  
et d'un souffle de ses lèvres il fera périr l'homme blasphémateur.  
La justice ceindra ses flancs  
et la vérité sera la ceinture de ses reins. 
Et le loup sera nourri avec l'agneau,  
et le léopard avec le chevreau,  
et le veau et le lion mangeront du fourrage ensemble.  
Et un petit enfant (ira) sur le trou de la vipère  
et mettra sa main sur le repaire des petits de la vipère,  



et ils ne lui feront aucun mal.  
Et en ce jour-là la racine de Jessé apparaîtra  
et celui qui en sortira pour gouverner les nations  
sera Celui en qui les nations espéreront  
et sa résurrection sera glorieuse» (Is 11, 1-10).  

Par ces paroles, Isaïe annonce que le Christ naîtra de celle qui est de la race de 
David et d'Abraham. Car Jessé était descendant d'Abraham et père de David ; la 
Vierge qui conçut le Christ était de cette race, elle fut donc le rameau. Et c'est pour 
cela que Moïse se servait d'un bâton pour montrer sa puissance à Pharaon. Il est 
aussi d'autres peuples pour qui le bâton est le signe du pouvoir. Par la fleur, Isaïe 
entend la chair du Christ, qui a poussé par la vertu de l'Esprit saint, comme nous 
l'avons dit précédemment. 

Le jugement juste  

60. Quant à ces mots : «Il ne jugera point selon les apparences et il ne réprimandera 
point selon les opinions ; mais il rendra justice au petit et il aura pitié des humbles de 
la terre», ils prouvent de façon encore plus nette sa divinité. Car il n'appartient qu'à 
Dieu de juger sans faire acception de personne, sans se laisser corrompre, sans 
faiblesse pour les grands, en rendant justice aux humbles en toute égalité et équité 
d'après les règles de sa suprême et souveraine justice ; car Dieu ne subit l'influence 
de personne et n'a pitié que du juste. «Exercer la miséricorde», c'est aussi le propre 
de Dieu, de celui qui, par sa miséricorde, peut procurer le salut. Et «il frappe la terre 
d'une simple parole, et il fait périr l'impie d'une seule parole», cela encore 
n'appartient qu'à Dieu, qui d'une parole a fait toutes choses. Par ces mots : «La 
justice ceindra ses flancs, et la vérité sera la ceinture de ses reins», le prophète 
indique la forme humaine du Christ d'après l'aspect extérieur comme aussi sa vraie 
souveraine justice. 

Le loup et l'agneau  

61. Quant à la concorde, l'union et la paix qui doivent régner entre animaux de 
diverses espèces, naturellement opposés et ennemis entre eux, les presbytres 
croient que cela se réalisera vraiment à l'avènement du Christ, quand il aura établi 
son règne sur tout et partout. Le prophète recourt à une image pour indiquer que 
des gens de nations différentes mais de mœurs sembl ables, à cause du nom 
du Christ, se rassembleront dans une paix parfaite.  

L'assemblée des justes est comparée à un troupeau de faons, d'agneaux, de 
chevreaux et de petits enfants, auxquels personne ne fait de mal, ni les hommes qui 
précédemment étaient par leur rapacité semblables à des bêtes féroces, avec 
mœurs sauvages, au point de ressembler à des loups ou à des lions qui dévorent les 
faibles et se font eux une guerre implacable. 

Il en sera de même des femmes naguère plus dangereuses que les aspics et les 
vipères, capables de verser des poisons mortels à ceux qu'elles aimaient et de les 
immoler à leur jalousie. Et ces hommes et ces femmes réunis en un seul nom 
revêtiront des mœurs pacifiques et, par la grâce de Dieu, se dépouilleront de leur 
naturel barbare et sauvage. Voilà bien ce qui est arrivé ; car ceux qui auparavant 



étaient si dénaturés qu'ils commettaient toutes sortes d'iniquités, une fois qu'ils ont 
connu le Christ et cru en lui, ce faisant, ils ont été changés au point de pratiquer tout 
ce qu'il y a de plus excellent dans la justice ; tant est grand le changement qu'opéré 
la foi en Jésus-Christ Fils de Dieu, dans ceux qui croient en lui ! Et le prophète ajoute 
qu'une fois ressuscité, le Christ exercera son pouvoir sur les Gentils. C'est qu'en 
effet, il devait mourir et ressusciter, afin que l'on confessât et que l'on crût qu'il est 
Fils de Dieu et Roi. Après quoi le prophète déclare : «Et sa résurrection sera un 
honneur», c'est-à-dire une gloire. En effet, c'est depuis qu'il est ressuscité, qu'il a été 
glorifié comme Dieu. 

L'entrée à Jérusalem  

62. Quant à son entrée à Jérusalem, qui était la capitale de la Judée et la résidence 
de ses chefs, où se trouvait le temple de Dieu, voici ce qu'en a dit le prophète Isaïe : 
«Dites à la fille de Sion : Voici que le Roi vient à toi» (Is 62, 11) ; «Il est doux et est 
monté sur un âne, sur un poulain, le petit d'une ânesse» (Za 9, 9). C'est ainsi qu'il fit 
son entrée à Jérusalem, ayant pour monture le petit d'une ânesse, sur lequel le 
peuple avait étendu ses vêtements et où on l'avait fait asseoir. Et c'est Jérusalem 
que le prophète appelle la fille de Sion. 

Le Christ et les prophètes  

63. Les prophètes ont donc annoncé que le Fils de Dieu devait naître parmi nous, de 
quelle manière et en quel lieu il devait naître, qu'il serait le Christ, le seul roi éternel. 
Ils ont prédit également que le Fils de Dieu s'étant fait homme guérirait ceux qu'il a 
guéris, qu'il ressusciterait les morts qu'il a ressuscités, qu'il serait haï, méprisé, voué 
aux tourments, mis à mort et crucifié. Il a été haï, méprisé et mis à mort. 

Les miracles du Christ  

64. Parlons maintenant de ses guérisons. Isaïe s'exprime ainsi : «C'était nos 
souffrances qu'il portait et nos douleurs dont il s'est chargé» (Is 53, 4), c'est-à-dire 
qu'il prendra et enlèvera. Car parfois l'Esprit de Dieu, par la bouche des prophètes, 
raconte ce qui doit arriver comme si c'était déjà fait. Pour Dieu, en effet, projeter, se 
mettre dans l'idée et décréter, c'est comme un fait déjà accompli et l'Esprit saint 
parle, en ayant en vue le temps où les prophéties s'accomplissent. En ce qui 
concerne les guérisons, il en parle en ces termes : «En ce jour-là, les sourds 
entendront les paroles du livre et, délivrés des ténèbres et de l'obscurité, les yeux 
des aveugles verront» (Is 29, 18). 

Le même prophète dit encore :  
«Fortifiez les mains qui mollissent  
et les genoux qui chancellent ;  
consolez-vous, cœurs troublés.  
Courage, ne craignez pas.  
Notre Dieu lui-même viendra et nous sauvera.  
Alors s'ouvriront les yeux des aveugles,  
et s'ouvriront les oreilles des sourds.  
Alors le boiteux bondira comme un cerf  
et la langue du muet se déliera» (Is 35, 3-6). 



Des morts, il dit qu'ils ressusciteront : «Ainsi les morts ressusciteront, et ceux qui 
sont dans les tombeaux» (Is 26, 19). Et il faudra bien croire que celui qui fait cela est 
le Fils de Dieu. 

La tente de David redressée  

65. C'est pourquoi le prophète dit encore : «En ce jour je relèverai la tente de David 
qui est tombée» (Am 9, 11), c'est-à-dire le corps du Christ, celui qui tire son origine 
de David, comme nous l'avons dit plus haut ; c'est évidemment déclarer qu'après sa 
mort, le Christ ressuscitera d'entre les morts ; son corps est appelé tente. Tous ces 
témoignages de l'Ecriture établissent donc que le Christ qui, selon la chair, doit être 
de la race de David, sera le Fils de Dieu, qu'après être mort, il ressuscitera, qu'il aura 
l'aspect d'un homme, mais aussi la puissance de Dieu. Il jugera lui-même tout 
l'univers, seul il accomplira la justice et sera sauveur. 

Bethléem  

66. A son tour, le prophète Michée indique où le Christ naîtra, c'est-à-dire à Bethléem 
de Juda. Voici ses paroles: «Et toi, Bethléem de Juda, tu n'es pas la plus petite parmi 
les principautés de Juda; car de toi sortira un chef qui régira mon peuple Israël» (Mi 
5, 1). Bethléem, c'est la cité de David. Aussi bien est-il démontré que le Christ est fils 
de David non seulement par la Vierge qui l'a mis au monde, mais encore par ce fait 
qu'il est né à Bethléem, la cité de David. 

Le fils de David  

67. David annonce encore que le Christ naîtra de sa race, lorsqu'il parle en ces 
termes : « A cause de David, ton serviteur, ne repousse pas la face de ton Christ. Le 
Seigneur a juré à David par serment, et il ne le trompera pas : Je mettrai sur ton 
trône un fruit de ton sein, si tes fils gardent mon alliance et les préceptes que je leur 
enseignerai ; leurs fils aussi, à tout jamais» (Ps 131, 10). 

Mais parmi les fils de David, aucun n'a eu un règne éternel et d'aucun le royaume n'a 
duré éternellement, puisque tous ont été détruits. C'est le Christ seul qui est ce roi 
issu de la famille de David. Tous ces témoignages attestent expressément et 
clairement le peuple et le lieu où devait naître le fils de David selon la chair ; il n'y a 
donc pas à chercher chez les Gentils ni ailleurs le berceau du Fils de Dieu, si ce n'est 
à Bethléem de Judée, dans la descendance d'Abraham et de David. 

La passion et le salut  

68. Isaïe annonce également qu'il sera bafoué, tourmenté et à la fin mis à mort : 
«Voilà que mon fils grandira, il sera exalté et souverainement glorifié. De même que 
beaucoup auront été dans la stupeur à ton égard, tellement ton visage était 
méprisable aux yeux des hommes ; et des nations nombreuses seront étonnées et 
les rois fermeront la bouche ; car ceux auxquels il n'a rien été raconté de lui verront ; 
et ceux qui n'avaient pas entendu apprendront. Seigneur, qui a cru à ce que nous 
avons entendu et à qui le bras de Dieu a-t-il été révélé ? Nous avons parlé devant lui 
comme un enfant (c'était) comme un rejeton dans une terre aride ; et il n'avait ni 
apparence, ni gloire ; et nous l'avons vu, et il n'avait ni forme, ni beauté. Mais son 



extérieur était sans éclat et inférieur à tous les autres hommes ; homme de douleurs 
et connaissant la souffrance, car son visage est un objet de mépris ; il a été méprisé 
et on n'a fait aucun cas de lui. C'est lui qui porte nos iniquités, c'est pour nous qu'il 
est en butte aux douleurs. Et nous l'avons regardé comme quelqu'un qui doit être 
livré aux douleurs, aux coups et aux tourments. Mais lui il a été blessé pour nos 
iniquités et il a souffert pour nos péchés. Le châtiment qui nous vaut la paix est sur 
lui et c'est par ses plaies que nous avons été guéris» (Is 52, 13-53, 5). 

On voit par là que le Christ a subi des tourments, et c'est ce qu'avait déjà prédit 
David en disant : «Et j'ai subi des tourments» (Is 52, 13-53, 5). Mais ce n'est pas 
David, c'est le Christ qui a subi des tourments quand l'ordre fut donné de le crucifier. 
Et de nouveau par la bouche d'Isaïe, le Verbe dit : «J'ai livré mon dos aux coups et 
mes joues aux soufflets et je n'ai pas soustrait mon visage à l'outrage des crachats» 
(Is 50, 6). Le prophète Jérémie dit la même chose: «Il livrera ses joues à celui qui le 
frappe ; il sera rempli d'opprobres» (Lm 3, 30). Tout cela le Christ l'a enduré. 

69. Voici ce qui suit dans Isaïe : «Nous avons été guéris par ses plaies. Tous nous 
avons erré comme des brebis égarées ; l'homme s'est égaré dans sa voie. Et le 
Seigneur l'a livré pour nos péchés» (Is 53, 5-6). Donc il est évident que cela lui est 
arrivé par la volonté de son Père pour notre salut. Après cela le prophète parle 
encore de sa passion : «Il n'ouvre pas la bouche ; il a été conduit à la boucherie 
comme un agneau ; comme une brebis devant celui qui la tond, il est muet» (Is 53, 
7). Ainsi déclare-t-il qu'il est allé volontairement à la mort. Quant à ces paroles du 
prophète :«C'est dans l'humiliation que sa sentence de condamnation a été portée» 
(Is 52, 8), elles signifient la manifestation de ses opprobres ; c'est en raison de ses 
abaissements qu'a eu lieu la réception de la sentence. 

Et la sentence a été reçue par les uns pour le salut, et par les autres pour les 
supplices de leur réprobation. Car on peut être reçu d'une façon par les uns, et d'une 
autre par les autres. Il en est de même pour la sentence : elle a été reçue par les 
uns, qui la subissent et y trouvent les supplices de leur réprobation ; mais d'autres 
l'ont reçue, qui y ont trouvé leur salut. Or, ceux qui ont crucifié le Christ ont reçu la 
sentence en la ratifiant en eux-mêmes, et en agissant ainsi à l'égard du Christ, ils 
n'ont pas cru en lui ; car c'est à cause de la manière dont ils ont reçu la sentence 
qu'ils périront dans les supplices. La sentence a été aussi reçue par ceux qui ont cru 
en lui, ils ne sont plus sous son emprise. La sentence qui s'exécutera par le feu 
causera la réprobation des incrédules à la consommation de ce monde. 

Qui racontera sa naissance?  

70. Si le prophète s'écrie ensuite : «Qui racontera sa naissance?» (Is 53, 8) C'est de 
peur que, témoins de la haine de ses ennemis et des souffrances de sa passion, 
nous n'arrivions à le mépriser comme un homme vil et abject ; c'est pour opérer notre 
conversion. Celui qui a supporté tout cela possède une génération inénarrable, parce 
que le prophète appelle génération son origine, c'est-à-dire son Père, qui est 
inénarrable et indicible. Reconnais donc que telle est précisément l'origine de celui 
qui a enduré ces souffrances. Ne le méprise donc pas à cause des tourments qu'il a 
endurés à dessein pour toi ; mais crains-le à cause de son origine. 

Nous vivons à son ombre 



71. Et ailleurs Jérémie dit : «L'Esprit de notre visage, le Christ Seigneur, comment 
donc a-t-il été pris dans leurs filets, lui dont nous disions : Nous vivrons sous son 
ombre parmi les nations ?» (Lm 4, 20) Que le Christ, tout en étant Esprit de Dieu, 
devait être homme de douleurs, l'Écriture l'indique et est comme saisie d'étonnement 
et d'admiration au sujet de sa passion, tant il devait subir de tourments celui à 
l'ombre duquel nous avons dit que nous vivrons. Par ombre on doit comprendre son 
corps. Car comme l'ombre vient du corps, le corps du Christ est venu de son Esprit. 
L'ombre, chez les prophètes peut aussi signifier l'humiliation et la capacité de souffrir. 
Car, comme pour les corps qui se tiennent debout, l'ombre est couchée à terre et 
foulée aux pieds, ainsi le corps du Christ tombé à terre durant sa passion a été pour 
ainsi dire foulé sous les pieds. Et lorsque il appelle ombre le corps du Christ, il 
l'entrevoit déjà comme ombragé et couvert de la gloire de l'Esprit. Ce n'est pas tout : 
plus d'une fois sur le chemin par où passait le Seigneur, on plaçait des infirmes 
accablés de toutes sortes de maladies ; et ceux sur lesquels se projetait son ombre 
étaient guéris. 

La mort du Juste  

72. Le même prophète s'écrie encore au sujet de la passion du Christ : «Le juste a 
disparu, et personne ne le prend à cœur ; et les hommes pieux sont enlevés, et 
personne n'y prend garde. En effet, le juste a été retiré de devant l'injustice. Son 
tombeau sera dans la paix ; il a été enlevé du milieu de nous» (Is 57, 1-2). Et quel 
autre est parfaitement juste, si ce n'est le Fils de Dieu qui conduit à la justice parfaite 
ceux qui croient en lui, qui comme lui sont persécutés et mis à mort ? Par ces mots : 
«Sa sépulture sera dans la paix», il déclare qu'il est mort pour notre salut. «Dans la 
paix», cela signifie dans le salut. 

En effet, grâce au bienfait de sa mort, ceux qui, auparavant,  étaient ennemis et 
opposés entre eux, dès qu'ils se sentent unis dans la même foi en lui, 
demeurent en paix les uns avec les autres , la foi commune qu'ils ont en lui les 
rend intimes amis, voilà ce qui a lieu. Quant aux mots : «Il a été enlevé du milieu», ils 
signifient sa résurrection d'entre les morts. Car après sa sépulture, on ne l'a plus revu 
mort. Après sa mort, il devait ressusciter et devenir à jamais immortel ; c'est ce que 
le prophète exprime en ces termes : «Il a demandé la vie et tu lui as donné aussi la 
longueur des jours pour les siècles des siècles» (Ps 21, 5). Que signifie donc ceci : 
«Il a demandé la vie», puisqu'il devait mourir ? C'est l'annonce qu'il ressuscitera 
d'entre les morts, et qu'une fois ressuscité, il sera immortel ; car il a reçu dans sa 
résurrection la vie, c'est-à-dire la longueur des jours pour les siècles des siècles, 
puisqu'il est désormais incorruptible. 

Mort et résurrection  

73. David poursuit, en parlant de la mort et de la résurrection du Christ : «Moi, je me 
suis couché et endormi ; je me suis réveillé, parce que le Seigneur m'a saisi» (Ps 3, 
6). David ne disait pas cela pour lui-même, puisqu'une fois mort, il n'est pas 
ressuscité ; mais c'est l'Esprit du Christ qui, comme par la bouche d'autres 
prophètes, parle du Christ lui-même par celle de David. «Moi, je me suis couché et 
endormi ; je me suis réveillé parce que le Seigneur m'a saisi.» Il appelle la mort un 
sommeil, parce qu'il est ressuscité. 



Hérode et Pilate  

74. David s'exprime encore ainsi au sujet de la passion du Christ : «Pourquoi les 
nations ont-elles frémi et les peuples ont-ils médité des choses vaines ? Les rois de 
la terre se sont levés contre lui, et les princes se sont rassemblés contre le Seigneur 
et contre son Christ» (Ps 2, 1-2). Car Hérode, roi des Juifs, et Ponce-Pilate, 
procurateur de l'empereur Claude, se sont mis d'accord pour le condamner à être 
crucifié. Hérode supposait que le Christ devait être un roi terrestre et il craignit d'être 
par lui dépossédé de son royaume. A l'instigation d'Hérode et des Juifs qui 
l'entouraient, Pilate fut poussé malgré lui à livrer le Christ à la mort ; car s'il ne l'avait 
pas fait, il aurait agi contre l'empereur, en sauvant un homme qui se disait roi. 

La passion et le Père  

75. Et le même prophète dit encore, à propos de la passion du Christ : «Toi, tu nous 
as rejetés, tu nous as dédaignés et tu as repoussé ton Christ. Tu as rompu l'alliance 
de mon serviteur, tu as souillé à terre sa sainteté. Tu as renversé toutes ses 
murailles et tu as ébranlé toutes ses forteresses. Ceux qui passaient par le chemin 
l'ont dépouillé ; il est devenu l'opprobre de ses voisins. Tu as élevé la droite de ses 
oppresseurs ; tu as fait la joie de ses ennemis à son sujet. Tu as fait retourner en 
arrière le secours de son épée et tu ne l'as pas aidé dans le combat. Tu l'as privé de 
sa splendeur, et tu as jeté par terre son trône. Tu as abrégé les jours de sa vie et tu 
l'as accablé de honte» (Ps 88, 39-46). Voilà ce que le Christ devait souffrir par la 
volonté de son Père, le prophète l'a déclaré ouvertement ; c'est, en effet, sur la 
volonté de son Père que le Christ devait endurer sa passion. 

L'arrestation de Jésus  

76. Voici comment parle à son tour Zacharie : «Glaive, réveille-toi contre mon 
pasteur et contre l'homme qui est mon compagnon. Frappe le pasteur, et les brebis 
du bercail seront dispersées» (Za 13, 17) : prophétie réalisée, quand le Christ fut pris 
par les Juifs ; tous ses disciples l'abandonnèrent dans la crainte de subir la mort avec 
lui, parce qu'ils n'eurent pas une foi ferme jusqu'au moment où ils le virent ressuscité 
d'entre les morts. 

77. Il est dit encore dans les douze prophètes : «Et l'ayant lié, ils l'offrirent en présent 
au roi» (Os 10, 6). En effet, Ponce-Pilate était procurateur de la Judée, et il 
nourrissait à ce moment-là une haine profonde contre Hérode, roi des Juifs. Mais au 
moment où on lui avait amené le Christ chargé de chaînes, Pilate le renvoya au 
tribunal d'Hérode avec permission de lui faire subir un interrogatoire afin de s'assurer 
de la conduite à tenir vis-à-vis du Christ : ce fut l'occasion de la réconciliation du 
proconsul romain avec le roi Hérode. 

Descente aux enfers  

78. Dans Jérémie on trouve la prédiction de la mort de Jésus et de sa descente aux 
enfers : «Et le Seigneur, le Saint d'Israël, s'est souvenu de ses morts, de ceux qui 
dormaient déjà dans le sein de la terre, et il est descendu vers eux pour leur 
annoncer son salut et pour les délivrer.» La cause de sa mort est indiquée : sa 
descente aux enfers était le salut des trépassés. 



Crucifixion  

79. Voilà comment Isaïe parle de sa crucifixion : «J'ai étendu les mains tout le jour à 
un peuple incrédule et rebelle» (Is 65, 2). Or ce texte est une allusion à la croix. 
David parle plus clairement encore : «Des chiens de chasse m'ont environné, une 
troupe de scélérats ont rôdé autour de moi; ils ont percé mes mains et mes pieds» 
(Ps 21, 17). Il ajoute ensuite : «Mon cœur est comme la cire qui fond dans mes 
entrailles ; ils ont dispersé tous mes os» (Ps 21, 15). Puis il dit : «Délivre mon âme de 
l'épée et mon corps des clous ; car une troupe de scélérats s'est levée contre moi» 
(Ps 21, 48). Par là, il indique bien manifestement que le Christ sera crucifié. Moïse 
avait dit la même chose au peuple : «Ta vie sera comme suspendue devant toi, et tu 
trembleras le jour et la nuit et tu ne croiras pas à ta vie» (Dt 28, 66). 

80. David dit encore : «Ils m'ont examiné ; ils se sont partagé mes vêtements, et ma 
robe, ils l'ont tirée au sort» (Ps 21, 19). En effet, après l'avoir crucifié, les soldats, 
selon la coutume, se partagèrent ses vêtements. Pour faire ce partage, ils 
déchirèrent ses habits. Mais sa robe, comme elle se mettait par en haut et était sans 
couture, ils la tirèrent au sort, afin de la donner à celui auquel elle tomberait. 

81. Le prophète Jérémie dit : «Et ils ont pris les trente pièces d'argent, prix de celui 
dont les enfants d'Israël ont estimé la valeur ; et ils les ont données pour le champ du 
potier, comme le Seigneur me l'a ordonné» (Jr 32, 6). En effet, Judas, l'un des 
disciples du Christ, s'étant présenté devant les Juifs, s'engagea par serment avec 
eux ; car il savait qu'ils voulaient le tuer et il lui gardait rancune d'avoir été 
réprimandé par lui ; il reçut les trente statères de la province et il leur livra le Christ. 
Mais s'étant repenti de ce qu'il avait fait, il revint jeter l'argent aux pieds des princes 
des Juifs et se pendit. Mais eux, ne jugeant pas convenable de mettre cette somme 
dans le trésor, car, c'était le prix du sang, ils l'employèrent à acheter le champ d'un 
potier, afin d'y enterrer les étrangers. 

82. Et après avoir élevé Jésus en croix, comme il demandait à boire, ils lui donnèrent 
du vinaigre mêlé de fiel. Et cela aussi a été prédit par David : «Ils m'ont donné pour 
nourriture du fiel ; et dans ma soif, ils m'ont abreuvé de vinaigre» (Ps 68, 22). 

Résurrection et ascension  

83. Ressuscité des morts, le Christ devait monter au ciel, au dire de David :  
«Le char de Dieu a des milliers d'anges, des milliers de cochers. Le Seigneur est 
parmi eux, au sanctuaire. Il est monté à Sion, dans les hauteurs ; il a mis fin à la 
captivité et fait des présents aux hommes» (Ps 67, 18-19). 

Le prophète appelle captivité l'abolition de la puissance des anges rebelles. Il a 
marqué aussi le lieu d'où il devait s'élever de la terre au ciel. Car le Seigneur, dit-il, 
est monté de Sion, c'est-à-dire la montagne qui est en face de Jérusalem, et qu'on 
appelle le mont des Oliviers. Après être ressuscité des morts, il rassembla ses 
disciples, il leur parla du royaume des cieux ; puis c'est devant leurs yeux qu'eut lieu 
son ascension et ils virent les cieux s'ouvrir pour le recevoir. 

84. David dit de même : «Princes, ouvrez vos portes ; élevez-vous portes éternelles, 
et le roi de gloire fera son entrée.» Puisque le Verbe est descendu sans être visible 



aux créatures, il n'a pas été reconnu, lors de sa descente. Devenu visible, par son 
incarnation, il est monté au ciel de façon visible. En l'apercevant, les puissances, les 
anges inférieurs crièrent à ceux qui étaient au firmament: «Ouvrez vos portes ; 
élevez-vous, portes éternelles, le roi de gloire fait son entrée.» Et comme les anges 
disaient dans leur étonnement : «Qui est celui-ci?», tous ceux d'en haut qui l'avaient 
désormais contemplé l'acclamèrent une seconde fois : «C'est le Seigneur fort et 
puissant ; c'est lui le roi de gloire.» 

L'attente du jugement  

85. Une fois ressuscité et assis à la droite de son Père, il y demeure jusqu'au jour 
marqué par le Père pour le jugement de tous ses ennemis qu'il lui a soumis. Ses 
ennemis sont tous ceux qui ont été trouvés rebelles, anges et archanges, puissances 
et trônes, ceux qui n'ont fait aucun cas de la vérité. Le prophète David en parle lui-
même en ces termes : «Le Seigneur a dit à mon Seigneur : Assieds-toi à ma droite, 
jusqu'à ce que je fasse de tes ennemis l'escabeau de tes pieds» (Ps 109, 1). Et il est 
monté au lieu même d'où il est descendu, David le dit encore : «Il est monté d'une 
extrémité du ciel et il est venu se reposer à l'autre extrémité» (Ps 18, 7). Puis le 
prophète le montre exerçant sa justice, quand il dit : «Et il n'y a personne qui se 
dérobe à sa chaleur» (Ps 18, 7). 

 
III. LE CHRIST ET LA NOUVELLE LOI  

 

La prédication des apôtres  

86. Or, si les prophètes ont annoncé d'avance que le Fils de Dieu se manifesterait 
sur la terre, en quel lieu du monde, de quelle manière et dans quelles conditions il 
apparaîtrait ici-bas ; si le Seigneur a vérifié toutes ces prophéties en sa personne, 
notre foi en lui repose sur un fondement inébranlable, tout le thème de la prédication 
est vrai, je veux dire, le témoignage des apôtres. Après avoir reçu leur mission du 
Seigneur, les apôtres ont prêché dans le monde entier que le Fils de Dieu est venu 
pour subir la passion, qu'il l'a endurée pour aboli r la mort et ressusciter la 
chair . 

Le Seigneur a détruit l'iniquité que le péché a établie entre Dieu et nous et nous a 
réconciliés avec lui, nous rendant capables d'œuvres qui lui plaisent. C'est ce qu'ont 
annoncé les prophéties: «Qu'ils sont beaux les pieds de ceux qui portent le message 
de la paix, le message du bien» (Is 52, 7). Isaïe prédit que les apôtres sortiront de la 
Judée et de Jérusalem pour annoncer la parole de Dieu : «Car de Sion sortira la loi, 
de Jérusalem, la parole du Seigneur» (Is 2, 3). David prédit qu'ils prêcheront sur 
toute la terre : «Sur toute la terre se répand leur voix, et leurs paroles, jusqu'aux 
extrémités du monde» (Ps 18, 5). 

La charité, loi suprême  

87. Le même Isaïe annonce que les hommes seront sauvés, non par les 
prescriptions multiples de la loi mais par la foi et la charité unies : «C'est une parole 



brève qui résume toute justice ; Dieu l'exécutera sur toute la terre» (Is 10, 22). Aussi 
l'apôtre ajoute-t-il : «La plénitude de la loi, c'est la charité» (Rm 13, 10). Qui aime 
Dieu accomplit la loi. Le Seigneur lui-même répond à qui l'interroge sur le premier 
commandement :«Tu aimeras le Seigneur ton Dieu, de tout ton cœur, de toutes tes 
forces. Le second commandement est semblable au premier : Tu aimeras le 
prochain comme toi-même» (Mc 12, 30). La foi en lui a fait croître notre amour 
envers Dieu et envers le prochain et nous a rendus pieux, justes et bons. Et c'est 
ainsi qu'il a accompli une parole brève, sur la surface de la terre. 

Le Christ et l'Église  

88. C'est encore d'Isaïe que nous apprenons qu'après son ascension, le Christ devait 
être exalté au-dessus de tout, et que personne ne pourra jamais lui être comparé, 
témoin ces paroles : «Quel est celui qui est jugé? Qu'il se lève contre moi. Et quel est 
celui qui est justifié ? Qu'il s'approche du Fils du Seigneur. Malheur à vous ! Car tous 
vous vous userez comme un vêtement et la teigne vous dévorera... Et toute chair 
sera abaissée et le Seigneur seul sera exalté dans les hauteurs» (Is 50, 8; 2, 17). 
Qu'à la fin, ceux qui auront servi Dieu seront sauvés par son nom, voilà ce que dit 
encore Isaïe : «Et à mes serviteurs il sera donné un nom nouveau, qui sera béni sur 
la terre et ils béniront le Dieu de vérité» (Is 65, 15). Lui-même en personne réalisera 
cette bénédiction et nous sauvera par son sang, c'est ce qu'Isaïe annonce : «Ce 
n'est ni un intercesseur, ni un ange, mais le Seigneur lui-même qui les a sauvés, 
parce qu'il les aime et prend soin d'eux ; c'est lui-même qui les a délivrés» (Is 63, 9). 

La loi de l'Esprit  

89. Isaïe nous apprend encore que le Christ ne veut pas ramener les fidèles aux 
observances de la législation mosaïque, car la Loi a été accomplie par le Christ ; 
c'est par la foi et l'amour envers le Fils de Dieu qu'il faut désormais vivre d'une vie 
nouvelle avec l'aide du Verbe : «Ne vous souvenez plus de ce qui est passé, dit-il, et 
ne considérez plus les choses d'autrefois. Voici que je fais une chose nouvelle ; elle 
est près de s'épanouir et vous la reconnaîtrez. Je mettrai un chemin dans le désert, 
des fleuves dans la terre aride, pour abreuver ma nation élue, et mon peuple que je 
me suis acquis pour publier mes vertus» (Is 43, 18-20). Avant la vocation des 
Gentils, c'était un désert aride ; le Verbe n'avait pas encore passé parmi eux ; l'Esprit 
saint ne les avait pas encore abreuvés ; c'est lui qui a tracé le nouveau sentier de la 
piété et de la justice, lui qui a fait jaillir les fleuves pour répandre l'Esprit saint avec 
abondance sur la terre, suivant la promesse faite par les prophètes qu'il répandrait 
aux derniers jours l'Esprit saint sur toute la surface de la terre. 

La vie dans l'Esprit  

90. Or notre vocation consiste à nous renouveler dans l'Esprit, et non à conserver la 
vétusté de la lettre, selon la prophétie de Jérémie : «Voici que des jours viennent, dit 
le Seigneur, où je ferai avec la maison d'Israël et la maison de Juda une alliance que 
j'ai conclue avec leurs pères, le jour où je les ai pris par la main pour les faire sortir 
de la terre d'Égypte ; eux ont rompu cette alliance, et je ne me suis pas occupé 
d'eux, dit le Seigneur. Mais voici l'alliance nouvelle que j'ai conclue avec la maison 
d'Israël après ces jours-là : Je leur donnerai ma loi dans l'esprit et je l'écrirai dans 
leur cœur, et je serai leur Dieu et ils seront mon peuple. Et chacun n'enseignera plus 



son concitoyen ; ni un homme son frère, en disant : Connaissez le Seigneur ! Car 
tous me connaîtront du plus petit au plus grand ; car je leur pardonnerai leurs 
iniquités, et je ne me souviendrai plus de leurs péchés» (Jr 31, 31-34). 

La place des païens  

91. Les païens eux-mêmes doivent être appelés à hériter de ces promesses ; eux 
aussi doivent entrer dans la nouvelle alliance ; c'est Isaïe qui l'enseigne dans les 
termes suivants : «Voici ce que dit le Dieu d'Israël : En ce jour-là, l'homme espérera 
en son Créateur, et ses yeux regarderont vers le Saint d'Israël, et ils n'auront plus 
d'espoir aux autels, ni aux œuvres de leurs mains, que leurs doigts ont façonnées» 
(Is 17, 6-8). En effet, ces paroles ont été dites par le Saint d'Israël pour ceux qui 
abandonnent le culte des idoles et croient en Dieu, notre créateur. Le Saint d'Israël, 
c'est le Christ ; il s'est manifesté aux hommes, lui que nous voyons, lui sur qui nous 
tenons nos yeux attachés. Ce n'est pas aux idoles, ni dans les œuvres de nos mains 
que nous avons mis notre espérance. 

92. Et le Verbe lui-même, en Isaïe, déclare qu'il s'est rendu visible parmi nous, et que 
le Fils de Dieu, devenu fils de l'homme, il se trouve au milieu de nous, qui auparavant 
étions dans l'ignorance : «J'ai apparu à ceux qui ne me cherchaient pas, dit-il, j'ai été 
trouvé par ceux qui ne me demandaient pas. J'ai dit : Me voici ! à une nation qui 
n'invoquait pas mon nom» (Is 65, 1). 

93. Et cette nation doit être appelée un peuple saint, comme l'annonce Osée, un des 
douze prophètes : «J'ai appelé mon peuple, celui qui n'était pas mon peuple et 
Aimée celle qui n'était pas aimée. Et là même où il a été dit : Vous n'êtes pas mon 
peuple, ils seront appelés fils du Dieu vivant» (Os 2, 26). Jean Baptiste n'a-t-il pas dit 
lui-même : «Dieu peut des pierres tirer des fils à Abraham» (Mt 3, 9). Nos cœurs, en 
effet, ont été arrachés au culte des idoles par la foi de Dieu ; nous devenons fils 
d'Abraham, lui qui a été justifié par la foi. Aussi Dieu dit-il par la bouche du prophète 
Ezéchiel : «Je leur donnerai un autre cœur, je leur donnerai un esprit nouveau. 
J'enlèverai de leurs corps le cœur de pierre et je leur donnerai un autre cœur, un 
cœur de chair, afin qu'ils suivent mes préceptes qu'ils gardent et accomplissent mes 
lois. Et ils seront mon peuple et je serai leur Dieu» (Ez 11, 19-20). 

L'Église et la Synagogue  

94. C'est grâce au Verbe de Dieu incarné et habitant au milieu des hommes que se 
sont opérés la vocation des Gentils et le changement de leur cœur, selon cette 
parole du disciple Jean : «Et le Verbe s'est fait chair, et il a habité parmi nous» (Jn 1, 
14). C'est pourquoi l'Église enfante de nombreux élus ; ce n'est plus seulement un 
intercesseur, Moïse, ni un envoyé, Élie, mais c'est le Seigneur lui-même qui nous a 
sauvés et qui donne à son Église des enfants plus nombreux que ceux de la 
Synagogue, suivant cette parole d'Isaïe : «Réjouis-toi, stérile, qui n'as pas enfanté.» 
Cette femme stérile, qui dans les temps antérieurs ne pouvait absolument pas 
donner des enfants à Dieu, c'est l'Église : «Éclate de joie et d'allégresse, toi qui n'as 
pas été en travail. Car les fils de la délaissée sont plus nombreux que les fils de celle 
qui a un époux» (Is 54, 1). Car l'ancienne Synagogue avait un époux, la loi. 

La relève des nations  



95. Moïse lui-même, dans le Deutéronome, déclare que les païens seront les 
premiers et que le peuple incrédule sera le dernier. Il dit encore : «Vous avez excité 
ma jalousie par ce qui n'est pas Dieu, et vous m'avez mis en colère par vos idoles ; 
et moi j'exciterai votre jalousie par ce qui n'est pas un peuple, et je vous mettrai en 
colère par une nation insensée» (Dt 32, 21). Les Juifs, en effet, ont abandonné Dieu, 
celui qui est, pour rendre un culte à des divinités qui ne sont que néant. Ils ont tué les 
prophètes et prophétisé par Baal, qui était une idole chananéenne. Insultant celui-
qui-est, le Fils de Dieu, ils l'ont rejeté et lui ont préféré Barabbas, un voleur convaincu 
d'homicide. Ils ont renié le roi éternel pour acclamer comme roi un César temporel. 
Ce pourquoi Dieu a daigné transmettre son héritage aux païens, qui n'appartenaient 
pas à la cité de Dieu et ignoraient même qui était Dieu. 

Or, grâce à cette vocation, la vie nous a été accordée, et Dieu a récapitulé en nous la 
foi d'Abraham. Nous ne devons donc plus regarder en arrière, c'est-à-dire retourner à 
l'ancienne Loi. Nous avons reçu le Seigneur de la Loi, le Fils de Dieu ; par la foi en 
lui, nous apprenons à aimer Dieu de tout notre cœur et le prochain comme nous-
mêmes. Mais l'amour envers Dieu exclut tout péché, et l'amour envers le prochain 
défend de faire ce qui peut nuire au prochain. 

La loi juive est caduque  

96. Ainsi donc la Loi ne doit plus être notre pédagogue. Nous conversons avec le 
Père, nous nous tenons en sa présence face à face, devenus enfants sans malice, et 
fermes en toute justice et pureté. La Loi n'a plus à dire : «Ne sois pas adultère», à 
celui qui ne songe même pas à une femme étrangère ; «Ne tue pas», à celui qui a 
repoussé de son cœur tout sentiment de colère et de haine ; «Tu ne désireras pas le 
champ de ton prochain, ni son bœuf, ni son âne», à ceux qui ne font aucun cas des 
biens de la terre, mais qui amassent des trésors pour le ciel ; «Œil pour œil, dent 
pour dent», à celui qui n'a aucun ennemi, mais qui traite tous les hommes comme 
son prochain, et qui par conséquent n'est pas capable de lever la main pour se 
venger. 

La Loi n'exigera plus la dîme de celui qui a consacré tous ses biens à Dieu, et qui a 
quitté son père, sa mère et tous les siens pour suivre le Verbe de Dieu ; elle n'a pas 
à commander de chômer un jour fixe à celui qui observe chaque jour le sabbat, c'est-
à-dire qui vit dans le temple de Dieu, temple qui est le corps de l'homme, s'employant 
au service du culte de Dieu et pratiquant à toute heure la justice. «Je veux la 
miséricorde, a dit le Seigneur, et non le sacrifice  ; et j'aime mieux la 
connaissance de Dieu que les holocaustes » (Os 6, 6). «Mais il est impie celui qui 
me sacrifie un bœuf, comme s'il immolait un chien, et celui qui m'offre de la fleur de 
farine comme si c'était le sang d'un porc» (Is 66, 3). «Mais quiconque invoquera le 
nom du Seigneur sera sauvé» (Jr 2, 32) : «Car il n'y a pas sous le ciel un autre nom 
qui ait été donné aux hommes par lequel nous devions être sauvés» (Ac 4, 12), si ce 
n'est celui de Dieu, c'est-à-dire de Jésus-Christ, Fils de Dieu, auquel les démons 
mêmes obéissent, ainsi que les esprits mauvais et toutes les forces rebelles. 

Le secours de Dieu  

97. Par l'invocation du nom de Jésus-Christ, crucifié sous Ponce-Pilate, Satan a été 
éloigné des hommes et partout où l'un de ceux qui croient en lui et l'invoquent en 



accomplissant sa volonté, Jésus s'approche, se présente et exauce les demandes de 
ceux qui s'adressent à lui avec un cœur pur. Recevant ainsi le salut, nous louons 
sans cesse Dieu, qui par son infinie, par son insondable, par son inscrutable 
sagesse, nous a sauvés et, du haut du ciel, nous a annoncé le salut, à savoir 
l'avènement visible de notre Seigneur, c'est-à-dire sa vie humaine. Nous ne pouvions 
nous procurer cette grâce par nous-mêmes ; toutefois ce qui est impossible aux 
hommes est possible à Dieu. 

C'est pourquoi, Jérémie dit à ce sujet :  
«Qui est monté au ciel et l'a saisie,  
et l'a ramenée des nuées ?  
Qui a passé la mer et l'ayant trouvée, 
l'a rapportée au prix de l'or le plus fin ?  
Il n'y a personne qui connaisse son chemin,  
personne qui comprenne ses sentiers.  
Mais celui qui sait tout la connaît,  
il la découvre par son intelligence,  
celui qui a disposé la terre pour toujours,  
et qui l'a remplie de quadrupèdes ;  
celui qui envoie la lumière et elle part,  
qui l'appelle et elle lui obéit avec respect.  
Les étoiles brillent à leur poste  
et elles sont dans la joie ;  
il les appelle et elles disent : Présent.  
Elles brillent pour la joie de leur auteur.  
C'est lui qui est notre Dieu,  
nul autre ne lui est comparable.  
Il a trouvé tous les chemins de la sagesse,  
et il l'a donné à Jacob son serviteur,  
et à Israël son bien-aimé.  
Après cela il a apparu sur terre,  
et il a conversé avec les hommes.  
Voilà le livre des commandements de Dieu  
et la loi qui subsiste à jamais.  
Tous ceux qui la saisissent ont la vie,  
mais ceux qui l'abandonnent périront» (Ba 3, 2-4, 1). 

Il donne le nom de Jacob et d'Israël au Fils de Dieu. Celui-ci ayant reçu de son Père 
le pouvoir de nous rendre la vie, l'a ensuite mise à notre portée, lorsque, descendant 
vers nous qui étions si éloignés de lui, il est apparu sur la terre et a vécu avec les 
hommes. Il a étroitement uni l'Esprit de Dieu le Père avec la créature de Dieu et 
l'homme est devenu à l'image et à la ressemblance de Dieu. 

 

CONCLUSION 

98. Telle est, mon cher ami, la prédication de la vérité, et la règle de notre salut ; 
c'est aussi la voie qui mène à la vie. Les prophètes l'ont annoncée, le Christ l'a 
établie, les Apôtres l'ont transmise, partout dans le monde, l'Église l'offre à ses 



enfants. En toute assurance, il faut suivre cette voie, avec une volonté saine, afin 
d'être agréable à Dieu par des œuvres bonnes et le désir sincère d'une conduite 
parfaite. 

Erreurs au sujet de Dieu  

99. Dès lors, personne ne doit se figurer que Dieu le Père soit autre que notre 
Créateur, comme les hérétiques se l'imaginent. Ils méprisent Dieu, qui est l'Etre, et ils 
se font une idole de ce qui n'est que néant ; ils se forgent un père élevé au-dessus 
de notre Créateur, se figurant avoir trouvé quelqu'un de plus grand que la vérité. 
Tous ceux-là sont des impies et ils blasphèment contre leur créateur et leur Père, 
comme nous l'avons montré dans notre Critique et réfutation de ce qu'on nomme 
faussement gnose. Il en est d'autres qui dédaignent l'avènement du Fils de Dieu et 
l'économie de son incarnation, transmise par les Apôtres, prédite par les prophètes 
pour être le salut de l'humanité, ainsi que nous te l'avons démontré en abrégé. Ces 
hommes aussi doivent être rangés parmi les incrédules. D'autres ne reçoivent pas 
les dons de l'Esprit saint et repoussent loin d'eux la grâce prophétique, cette grâce 
qui, entretenue, permet à l'homme de porter des fruits de vie divine ; ce sont ceux 
dont parle Isaïe : «Car ils seront, dit-il, comme le térébinthe au feuillage flétri, et 
comme un jardin sans eau» (Is 1, 30) ; et ceux-là ne servent de rien à Dieu, puisqu'ils 
ne peuvent rapporter aucun fruit. 

100. Par conséquent l'erreur s'est étrangement écartée de la vérité sur les trois 
articles principaux de notre baptême. En effet, ou bien ils méprisent le Père, ou bien 
ils ne reçoivent pas le Fils, en parlant contre l'économie de son incarnation, ou ils 
n'admettent pas l'Esprit saint, c'est-à-dire qu'ils méprisent la prophétie. Il faut nous 
défier de tous ces incrédules et fuir leur société, si vraiment nous voulons être 
agréables à Dieu et atteindre le salut qui vient de lui. 

 

_________________________ 

 

Démonstration de la prédication apostolique de saint Irénée. 

Gloire à la Très Sainte Trinité et à l'unique Divinité, Père, Fils et tout Provident Saint-
Esprit, dans les siècles des siècles. Ainsi soit-il. 

Souvenez-vous dans le Seigneur du saint et trois fois béni archevêque Dèr Ohannès, 
possesseur de ce manuscrit et frère de notre saint roi, ainsi que du pauvre copiste 
que je suis. 

 


